[image: ]


Преподобный
Серафим
Глинский и Сухумский


ЖИЗНЕОПИСАНИЕ
НАСЛЕДИЕ
ВОСПОМИНАНИЯ

[image: ]

Тропарь, глас 4 1

Ныне радуется святая земля Абхазская / и славная
обитель Глинская / во обретении и пренесении честных мо-
щей / преподобнаго Серафима Глинско-Сухумскаго, / той бо
явися новый молитвенник пред престолом Божиим, / под-
вигом исповедничества и духовничества добре подвизавый-
ся, / во усердной непрестанной молитве терпеливо пребы-
вавый, / пустынножителем окормитель явился еси / и всем
приходящим к тебе богомудрый попечитель был еси, / в не-
радении пребывающих отечески обличая, / плача с плачу-
щими и радуяся с радующимися, / пособствуя побеждати вся
соблазны жизни временныя, / моли Христа Бога / нам веру
православную сохранити // и спастися душам нашим.

Ин тропарь, глас 8 2

От юности угождати Христу возжелел еси, / отвергнув
вся радости и сладости мира сего, / крест монашескаго жи-
тия благодушно понесл еси, / непрестанною молитвою серд-
це свое очищая, / сего ради благодать Святаго Духа прияв, /
подвиг духовничества любовию растворил еси, / покаянию,
смирению, терпению всех научая, / темже, отче Серафиме,
моли Христа Бога // в молитве и исправлении спастися ду-
шам нашим.

Кондак, глас 3

Авился вился еси новый утешитель людем скорбящим, /
в борении противу соблазнов мира и плоти изнемогаю-
щим, / преподобне отче наш Серафиме, / любовию и духовною
мудростию люди твоя окормляя, / всем по коегождо потре-
бе подавая / и ныне радость принося всем вопиющим ти: //
радуйся, обители Глинския похвало, земли Абхазския
утверждение, новый наш молитвенниче.
___________
1 Тропарь на обретение и перенесение мощей (22 сентября н.ст).
2 Тропарь на преставление (1 января н.ст).



[image: ]
ПРЕДИСЛОВИЕ
Перед нами завещание преподобного старца
Серафима Глинского и Сухумского:
«Возлюбленные отцы, братия и сестры, я обращаюсь к вашей любви за молитвенною помощию вашей мне самому, так как приблизился конец моего жития с вами. Теперь имею великую нужду в молитвенной вашей помощи мне, отходящему от вас в путь далекий, предлежащий мне. Прошу вас, молитесь об оставлении многих моих грехов, да по милости Божией Благословение Его Святое будет мне на новое жительство, да получу от Бога Милость.
Да помяните любовь мою к вам, ради которой я пренебрегал собственною моею пользою, но всегда искал только вашу пользу, во всем вам сострадал и во всякой скорби вашей сочувствовал вам. Но вместе с тем иногда по ревности ко спасению вашему грешил я гневом, укорял вас, хотя и от чистой любви, желая спасения вашим душам, но так как страсть незаметно примешивается ко всякому доброму делу, то могло быть, что иногда кого-либо и неправильно оскорбил, или через меру укорил, или, как человек, кого-либо
чем неправильно соблазнил. Поэтому прошу у всех вас прощения и усердных молитв Ваших за меня, грешного, чтобы безбедно переехать на новое место жительства по Божиему соизволению.
И я прощаю всех вас во всем, кто чем-либо оскорбил меня. Ах! Отцы, братия, сестры мои возлюбленные, воздайте мне вашими слезными молитвами к Богу за мою любовь к вам, ибо вы все были в моем сердце, я обо всех вас болезновал: со скорбящими скорбел, с воздыхающими воздыхал, с плачущими плакал.
Вот, приблизился ко мне тот день, в который я должен с вами разлучиться, отцы, сестры мои, дорогие Христу. Смиренно и усердно прошу вас, пролейте усердные моления ваши пред Богом о любившем вас, о грешном
вашем духовном отце, недостойном Серафиме».
Мне думается, что уже сам факт такого обращения говорит о многом, если даже на смертном одре Батюшка не оставлял попечения о своих ближних, но до последнего вздоха болезновал и заботился об устроении их сердец в духе кротости, милосердия, жертвенной любви к Богу и ближним...
Его отеческий завет приоткрывает нам и подвиг самого старца. Для тех, кто из личного общения знал свойственное Батюшке немногословие, лаконичность и сдержанность в словесном выражении чувств, особо сокровенным станет его признание: «...мои возлюбленные, воздайте мне вашими слезными молитвами к Богу за мою любовь к вам, ибо вы все были в моем сердце. Я обо всех вас болезновал: со скорбящими скорбел, с воздыхающими воздыхал, с плачущими плакал».
Прочитав эти строки, я задал себе вопрос: «Какова же была жизнь старца Серафима, каково было устроение его духа и мера воплощения в жизнь евангельских идеалов, если на смертном одре он по свидетельству совести открыл подвиг своей любви во Христе не только перед ближними, но и пред Самим Богом?» Конечно же, мои выводы не могут иметь четких очертаний, но я уверен, что это ведомо Христу, прославившему отца Серафима в лике преподобных Своих.
Высота христианского подвига «положить душу свою за ближних своих» (ср. Ин. 15:13], к которому в завещании призывает нас Батюшка, очевидна нам и по плодам жизни его ближайших духовных чад. Первым из «наследников» старца я бы назвал схиархимандрита Виталия (Сидоренко, ☦ 1992], который по смерти отца Серафима воспринял попечение о многих чадах Батюшки. Воспоминанием примера жертвенной любви отца Виталия до сего времени живут многие и многие души, передавая как дар по наследству его драгоценные наставления к благочестивой жизни... Для меня ярчайшим подтверждением высоты его духа, его устроения явились сказанные им однажды слова: «А мне - везде Рай» Ведь как нужно было любить Бога, чтобы во всех тяжелейших обстоятельствах жизни, выпавших на его долю, во всех встречающихся ему на пути людях (как благодетелях, так и преследователях) видеть проявление любви и Промысла Божия о себе и за все благодарить Бога?!
В те далекие годы в таком духе воспитывалось братство Глинской пустыни на Украине, иноки-пустынножители на Кавказе и многие, кто на пути ко Христу желал обрести живую, деятельную веру. Для современных христиан, для душ скорбящих, ропщущих или отчаявшихся, духовное наследие наших старцев - это не что иное, как великий дар от Господа. Истинная милость - иметь у Престола Божия таких молитвенников и ходатаев, но стремимся ли мы воспринять образ их жертвенной любви, чтобы стать настоящими наследниками по их завещанию?
Руководствуясь их духовным наследием, имеем возможность воспитывать свою душу и все мы, чтобы внимая отеческому слову, сквозь все испытания пронести в сердце огонек жертвенной любви к своим ближним, а через служение им - и к Самому Богу. А любовь и благость Божия, споспешествующая труждающемуся на этом пути человеку, наполнит его сердце, переустраивая сердечные глубины к восприятию блаженной радости - быть чадами Небесного Отца, для которых «везде Рай»...

Пустынник 
иеромонах Константин (Ковальчук)





















ЖИЗНЕОПИСАНИЕ
преподобного Серафима
Глинского и Сухумского 
(1885-1976)


Схиархимандрит Серафим (в миру Иван Романович Романцов) родился 28 июня 1885 года в деревне Воронок Крупецкой волости Курской губернии в обычной крестьянской семье. О жизни его сохранилось совсем немного сведений, так как по скромности старец о себе практически ничего не рассказывал. Известно, что Иоанн окончил церковно-приходскую школу и пребывал под отчим кровом до тех нор, пока были живы его родители.
В 1910 году, в возрасте двадцати пяти лет, он переступил порог Глинской Рождество-Богородицкой общежительной пустыни - обители, славившейся древней монашеской традицией, школой опытного духовничества1, строгостью истинно подвижнического Устава, высотой духовной жизни своих насельников. Вскоре по благословению настоятеля пустыни, схиархимандрита Иоанникия (Гомолко)2, Иоанн Романцов был принят в число многочисленной иноческой братии3.
Жизнь подвизающихся в святой обители Глинской требовала напряжения всех сил: физических и духовных. Здесь неукоснительно соблюдался строгий устав, составленный по образцу Афонского. Для всех, желающих вступить на путь иноческий, было утверждено следующее правило: какого бы возраста и образования ни был новоначальный, он должен был пройти определенные ступени послушания - в гостинице (6 месяцев), в прачечной (1 или 2 года). Если за это время выявлялось, что послушник годен к монастырской жизни, ему давали другое послушание, требовавшее развития специальных навыков: на кухне, на пекарне, в переплетной, столярной, портняжной и иных мастерских, - учитывая данность и дарования каждого.
Безусловно, важной частью жизни Глинской пустыни было Богослужение. Ежедневно к полуночи братия собиралась в храме, чтобы принести Господу покаянные молитвенные труды, проводя время в пении служб, чтении псалмов, Священного Писания, - благодаря и молясь ко Господу и Царице Небесной не только о себе, но и о благосостоянии всего мира. Здесь соблюдались все особенности богослужебного чина, установленного в обители еще в начале XIX века игуменом Филаретом (Данилевским)4. Поэтому положенные в церкви пение, чтение, поклоны, сидение, стояние и все прочее исполнялось в точности по Уставу.
Однако для новоначальных самой главной задачей в любых трудах было преодоление самого себя: своих привычек, своих собственных недостатков и полное вмещение в сердце избранного пути жизни. Как правило, одежду послушника давали после трехлетнего пребывания в обители. Затем, через несколько лет, если убеждались в истинно-монашеских намерениях того или иного брата, его постригали в рясофор и только после длительного искуса, при истинных подвигах и трудах - в мантию5.
Для того чтобы новоначальный послушник мог глубоко усвоить образ монашеского жития, его сразу же определяли к одному из старцев. Для молодых наука иноческой жизни начиналась не только с обучения послушанию и усвоения подобающего внешнего поведения, но в первую очередь - с бдительности ко всему, что происходит внутри: к мыслям, чувствам, желаниям. Восприятие святоотеческой традиции и монашеского опыта происходило в обстановке духовного мира, царившего в обители, внимательного и ответственного отношения старцев к каждой неопытной душе, желавшей идти к Богу «путем тесным».
Не исключением был и Иоанн Романцов: определили ему и старца, и место послушания. В разное время послушнику пришлось потрудится при кухне, при хлебне, а после - при бондарне6. Физический труд никогда не был для него преткновением: все, порученное ему, он совершал неленостно, с ревностью и усердием, никогда и ни в чем не жалея себя. А вот на духовном «фронте» поначалу было обнаружились некоторые смущения: не зародилось в его душе чувства полного доверия своему старцу - обижаться было не на что, но и желания до конца раскрыть пред наставником свою душу не возникало. Об этом Иоанн очень печалился, т.к. ежедневное откровение помыслов, полное отсечение своей воли и безусловное послушание были для глинских иноков нормой жизни.
«Ты что грустишь?» - спросил его как-то собрат, несший с ним послушание. И, узнав причину, предложил Иоанну побеседовать с его духовным отцом. К этому старцу душа молодого человека потянулась сразу же. Он поведал ему суть своего беспокойства, на что получил совет: «Пойди к своему наставнику и расскажи все как есть. Если он тебя благословит, приходи ко мне». Так опытные отцы развеяли смущение послушника: один - отпустил с миром, другой - принял под свой покров еще одного новичка7.
Иоанн проявлял усердное желание к послушанию и смирению, возымел ревность к различным телесным подвигам, но наипаче всего он радел о стяжании сердечной молитвы. И на том этапе Господь, не испытывая длительным ожиданием, даровал ему эту Благодать: послушник действительно получил редкий дар сердечной молитвы. Однако ненадолго…
Как-то, спустя много лет, своему близкому сотаиннику - бывшему послушнику Глинской пустыни - игумену Исаие отец Серафим поведал, как однажды, еще будучи новоначальным, занимаясь Иисусовой молитвой, уснул и в тонком сне увидел ангелоподобную деву. Она сказала ему: «Ты видел меня? Но теперь я ухожу, а ты поищи...» Когда он проснулся, то понял, что это был не сон, а, своего рода, видение, значение которого открылось немедля: он ощутил, что действие молитвы в сердце уже не было таким, как прежде. И тогда стало ясно, что это дар благодатной молитвы ушел от него, - таков был Промысл Божий.
Смирившись, отец Серафим усилил свой подвиг, непрестанно понуждая душу к труду - подвизаясь в деятельной молитве. Не отчаиваясь и не ослабевая в ревности, он безропотно понуждал себя искать утраченную благодатную молитву всю оставшуюся жизнь: на всяком месте, во всех испытаниях, - и это во многом определило особенность его христианского и духовнического подвига, его тонкое понимание смущенных и изнемогающих душ человеческих. Развивая в себе твердость веры, непрестанное самопонуждение, смиренномудрие и благодарность Богу во всех обстоятельствах жизни, он обретал опыт угождения Ему, неотступно следуя за Ним путем делания, растворенного смирением.
И в том проявился премудрый Промысл Божий, храня верность которому, будущий старец многими трудами познавал все тонкости этого пути, приобретая опыт смиренной покорности Христу. А впоследствии, с практическим знанием дела, он в Господе обрел способность вести этим спасительным путем многие и многие души: «Мужайтесь, и да крепятся сердца ваши. Трудитесь, молитесь, храните веру, любовь, надежду - и спасены будете», - писал он, спустя годы, маловерным и малодушествующим во испытаниях чадам, как никто иной понимая всю полноту меры, глубочайшую суть и значимость каждого из этих слов.

***

В 1914 году началась Первая мировая война - и некоторые из послушников Глинской пустыни были призваны в армию, а в их числе и Иоанн Романцов. Получив благословение настоятеля, призывники прикладывались к чудотворному образу Рождества Пресвятой Богородицы8, возлагая упование на заступничество Царицы Небесной, Чьей милостью чаяли возвращения в родную обитель для продолжения пути иноческого.
В 1916 году послушник Иоанн получил ранение, а по выздоровлении вернулся в Глинскую. Близилась революция... Он хорошо понимал, что в такое время можно лишиться не только монастыря, духовного окормления, но и жизни, - а значит, надо было учиться хранить главное: веру, преданность Церкви Христовой, верность святоотеческому пути и молитву. В 1919 году, в трудный для Православной Церкви период, осознавая, что теперь многое придется претерпеть за Христа, Иоанн Романцов принимает монашеский постриг с наречением имени и честь святителя Ювеналия, патриарха Иерусалимского. Постригал его настоятель - архимандрит Нектарий (Нуждин)9. Для молодого инока начались годы высшей школы, годы постижения духовной науки из наук - монашеской жизни. Под руководством мудрых старцев, видя в них живые примеры богопочитания, впитывая образ не только монашеского, но и старческого устроения, он ревностно приобретал навык беспрекословного послушания отеческому слову, а через него - благодушного понимания и восприятия Промысла Божия в любых обстоятельствах практической повседневной жизни.
В 1920 году владыка Павлин (Крошечкин, 1879-1937), епископ Рыльский10, рукоположил монаха Ювеналия во иеродиакона.
Но уже в 1922 году под давлением советской власти Глинская пустынь была закрыта, многие из ее насельников репрессированы. Иеродиакон Ювеналий и еще несколько глинских иноков, - в числе которых - и монах Зиновий (Мажуга), будущий митрополит Тетрицкаройский11, - перебираются на Кавказ, в Абхазию, где на тот момент в святых обителях еще продолжалась полнокровная жизнь. Братий с Украины принимают в Успенском монастыре, расположенном в селении Дранды близ Сухума. Здесь иеродиакон Ювеналий продолжил нести свои труды и служение, укрепляясь в навыке борьбы со страстями и похотью, отсечения своей воли, внимания к душе, постоянного молитвенного труда и деятельного покаяния. В 1926 году епископ Сухумский Никон рукоположил его во иеромонаха. А после, в том же году, Батюшка принял постриг в великую схиму с именем Серафим, в честь преподобного Серафима Саровского.
Но уже в 1927 году Драндский монастырь постигла участь иных обителей: под жестким давлением богоборческой власти он был закрыт. Лишившись возможности подвизаться в стенах монастыря, окормляться и нести послушание духовным наставникам, отец Серафим полностью предался послушанию Воле Божией - теперь, в отрыве от старцев, он осознает всю полноту ответственности за свою душу. Для продолжения монашеского делания Батюшка удаляется в пустынь и присоединяется к монахам-пустынникам, в то время жившим в горах - в районе рек Кодор и Парткал за горным селением Георгиевка. Здесь он начинает обретать деятельный опыт предстояния Богу во испытаниях «один на один»: усердствуя в молитве, самопонуждая себя к борьбе против плоти, мiра и диавола, уготовляя свою душу к возможным скорбям, страданиям и даже мученичеству. Спустя годы он писал: «Каждый день готовь себя к искушениям, и скорбям, и всякого рода обидам, клеветам и тому подобное. Знай - это к тебе Милость Божия идет. За претерпение всего встанешь в ряды мучеников и без других подвигов сподобишься Царствия Небесного. Помни главное: считай каждый день последним, проводи его в страхе Божием и с сокрушением сердечным. Сокращай суету, избегай празднословия. Памятуй о Боге и взывай к Нему с покаянием».
Отец Серафим поселился в келье вместе с одним из пустынножителей. Много позже он рассказывал, что жилище их было очень маленьким, но для того, чтобы каждый имел возможность предаться уединенному молитвенному предстоянию пред Богом, они разделили его перегородкой. Бодрствуя, братья стремились никогда не прекращать молитву. Приготовлением пищи и иными бытовыми делами они занимались по очереди: пока один что-то мастерит по хозяйству, другой читает вполголоса Иисусову молитву, если отвлекся и замолчал - начинает читать другой. Время от времени братья пользовались духовной поддержкой более опытного пустынника - иеромонаха Савватия. Так, дорожа каждым днем монашеской жизни в общей атмосфере относительного покоя, отец Серафим прожил в пустыни несколько лет. Но этот период определил его любовь и стремление к уединению на всю оставшуюся жизнь.
В те времена вряд ли можно было найти место, которое стало бы надежным убежищем, способным оградить от преследований со стороны «князя мира сего». Злоба идеологов и приверженцев советской власти к монашествующим, священнослужителям и просто верующим порой достигала критических стадий. Любая встреча с блюстителями порядка могла закончиться арестом, тюремным заключением, ссылкой на поселение или в лагеря. Не миновала эта участь и многих пустынножителей, в числе которых оказался и отец Серафим.
Он понимал, что Своим Промыслом Господь выводит его на новую ступень, призывая к деланию, требующему практического обобщения всего опыта, приобретенного прежде: непрестанного молитвенного служения, теоретических познаний, усвоенных в Глинской пустыни, черпаемых из Священного Писания, святоотеческого учения и опыта духовных отцов, - теперь все это ему предстояло с благодушием усваивать на практике в многоскорбных условиях жизни, диктуемых режимом советского террора, гонений и преследований, распространявшихся на всех тех, кто даже в малом, но проявлял свою веру в Бога.
Позже в своих письмах он подбадривал и упреждал духовных чад от малодушия, помогая им увидеть любых скорбях и испытаниях глубочайший духовный смысл, необходимый для становления каждой христианской души: «"Мужайся, и да крепится сердце твое". Если решились мы для спасения души своей идти путем благочестия, то да не забываем Апостольских слов: "Вси же хотящии благочестно жити о Христе Иисусе гонимы будут"12, - если не по-древнему - различными муками, то по-новому - различными поношениями. Но чтобы мы в этом не малодушествовали, Сам Господь подкрепляет и утешает нас, глаголя во Евангелии: "Блаженны будете, егда поносят вам и рекут всяк зол глагол на вы лжуще Мене ради. Радуйтесь и веселитесь, яко мзда ваша много на небесех"13».
Сам же он неуклонно утверждал свое сердце в таком расположении. Так, о своем первом аресте отец Серафим упоминал, как о неком утешении, - в этом испытании он усмотрел особое благословение от Господа. Дело было еще и в том, что после закрытия Драндской обители в монастырском корпусе расположилась республиканская тюрьма. Как же возрадовался Батюшка, когда камера, в которую его посадили до вынесения приговора, оказалась его прежней кельей - ведь здесь он жил, подвизаясь в монастыре! Вспоминая об этом, отец Серафим говорил, что очень возрадовался и возблагодарил не только Бога, но и своих тюремщиков (чем привел их в немалое недоумение) - за то, что они предоставили ему радостную возможность вновь пожить и помолиться в родной келье.
Но вскоре решением Особой тройки НКВД отец Серафим был выслан в Казахстан. Он поселился в окрестностях Алма-Аты. Там ему удалось устроиться работать сторожем на пасеке, где временами он изыскивал возможность уединяться, продолжая свой подвиг благоговейного, безмолвного предстояния пред Богом.
 В 1930 году отца Серафима снова арестовывают - и он несколько месяцев ожидает определения своем дальнейшей судьбы в распределительном пункте Ростова. Но перед очередным испытанием Господь вновь послал ему утешение: здесь Батюшка встретил дорогих ему собратьев по Глинской пустыни - отцов Андроника (Лукаша) и Зиновия (Мажугу), шедших тем же путем исповедничества.
Согласно новому приговору, отца Серафима отправили в лагерь (Белбалтлаг) на строительство Беломоро-Балтийского канала. Более из этапа жизни Батюшки в местах массового принудительного заключения ГУЛАГа ничего не известно. Испытывая верность в горниле различных скорбей и искушений, Господь закалял его душу еще долгие годы.
Безусловно, ему приходилось претерпевать множество скорбей, находясь в заключении и изгнании, но труд уединенной молитвы явился для него тем незаменимым врачевством, которое приносило ему истинную радость и сокровенное утешение в любых обстоятельствах временной земной жизни. Отец Серафим не раз говорил: «Без навыка терпения находящих трудностей, скорбей, болезней и иных испытаний не научиться и смирению. А непреодолимую стену вокруг стремящихся ко спасению, в монастыре они или в миру, создает чтение Слова Божия, святых отцов, и молитва Иисусова, - которые на всяком месте питают одинаково. Сила слова не умаляется от того, где его читают: в пустыне, в монастыре, в тюрьме или среди шумного многолюдного города. Дело все в усердии читающего. Читать, не вникая, умеет всякий, и не обстановка мешает, а недостаток внимания и холодность сердца. Поэтому не обстоятельства надо винить, не оправдания себе подбирать, а стараться по силам использовать то, что Бог сегодня. Найдет Он, что завтра уже можно дать другие условия, — и даст».
В 1934 году отец Серафим вышел из лагеря с правом поселения в Средней Азии. Здесь в прежние годы в горах также пустынножительствовали монашествующие. Однако к 1933 году большинство из них были выслежены, арестованы и расстреляны. Поэтому опасность вновь попасть под репрессии для отца Серафима была крайне велика. Но несмотря ни на что, - не имеющий никаких документов, преследуемый, физически крайне истощенный, - своего служения Богу он не оставлял.
По возвращении Батюшка нашел прибежище в Ташкенте. Здесь он знакомится с Григорием Казулиным, чья семья на протяжении последующих двенадцати лет пользовалась духовным руководством старца и немало благотворила ему, предоставляя кров и всячески скрывая от преследований со стороны властей. Время от времени отца Серафима приходилось перевозить то в Ташкент, то в Киргизию: попеременно в Токтогульские горы или в Таш-Кумыр.
Здесь жизнь отца Серафима по-прежнему была поистине аскетической. В Гоктогуле у Батюшки появилась возможность пребывать в уединении чаще. На лето он уходил высоко в горы, где к большому камню пристроил плетеную хижину. Выбранное им место было достаточно сырым, не предполагавшим никакого, даже самого малого, комфорта. Из-под камня бил родник, а сама хижина была настолько маленькой, что внутри нее отцу Серафиму удалось разместить лишь сиденье, сплетенное им из лозы, выступ скалы заменил ему стол. Спал он мало - прямо на полу. Однако, уединяясь, имел возможность всецело предаваться молитвенному деланию, принося Богу искреннее покаяние. Труд словесной и умной молитвы он по-прежнему смиренно нес на всяком месте, хотя той явной благодатной помощи Божией, которую в этом делании познал в начале иноческого пути, он более так и не ощущал. Под воскресение и праздники Батюшка всегда совершал Бдение, стоя на молитве с вечера до утра, после чего весь день не давал себе отдыха. Большое значение и внимание он неотступно уделял чтению Священного Писания и богомыслию.
При этом отец Серафим жертвенно и ревностно продолжал свое пастырское служение - ни преследования, ни угроза репрессий не могли повлиять на меру высоты его искренней, духовной заботы о ближних. Среди местных жителей и ссыльных поселенцев, безусловно, находились люди верующие или ищущие Истины. Познакомившись с Батюшкой, они дорожили возможностью прийти помолиться вместе с ним, посоветоваться, покаяться, получить духовное утешение, а потому соблюдали осторожность и хранили молчание, чтобы не привлечь внимания властей. Их же попечением он имел и хлеб насущный.
А зимой, как правило, отец Серафим жил во дворе дома Казулиных. Там общими усилиями специально для Батюшки к курятнику было пристроено маленькое помещение: в нем сложили печь, поставили стол и кровать. Более основательное жилище сооружать не решались, чтобы не привлекать внимания соседей или представителей власти. К отцу Серафиму приходили обычно ночью: он тайно совершал Богослужения, исповедовал, причащал... По-отечески окормляя: с глубоким вниманием к любой скорбящей, заблуждающейся и требующей помощи душе, - кратким словом наставляя на путь спасения, он молился о всех и о каждом. Если его просили послужить или навестить кого-то в другом месте, он шел, но, оберегая хозяев от преследования со стороны властей, старался ни у кого не оставаться более одной ночи... Глубоко усвоив науку христианского благодушия в несении скорбей, Батюшка делился духовным опытом с людьми - утверждая их в благодарении, терпении, смирении, облегчая, а порой и возлагая на себя их «ношу».
Именно в условиях тесноты, гонений и преследований: в пустыни, в ссылке, на поселениях, - всецело предаваясь Воле Божией и Его Промыслу, а потому благодушно и даже с радостью принимая любые скорби и лишения, отец Серафим достиг степени полного самоотречения и любви к Богу и ближним. Позже в одном из своих писем он написал слова, открывающие устроение его души, обретенное в пережитых скорбях: «О, какое же счастье, ни с чем не сравнимое, - веровать в Бога, любить Его, страдать за Него! Помните это, возлюбленные, и оставайтесь верны Ему до смерти». На этом пути он духовно возрос и сформировался как воин Христов, как мужественный борец, как подвижник и, наконец, как старец, приобретавший в горниле испытаний вечное сокровище - Царствие Божие внутри себя.

***
В середине 50-х первый период гонений для Батюшки близился к концу. В 1946 году отец Серафим обосновался в Узбекистане, где уже мог открыто служить - здесь его назначают духовником Ташкентского кафедрального собора.
Но к концу 1947 года он обретает возможность вернуться на Украину, в Глинскую пустынь14, куда с трепетом души устремился незамедлительно.
Порог родной обители иеросхимонах Серафим переступил 30 декабря 1947 года. Спустя долгих 25 лет Господь возвратил, теперь уже старца, в его духовную «колыбель», чтобы он повел за собой братию, передавая им опыт верности Евангельским заповедям, монашеской жизни, приобретенный длительным многотрудным подвигом. Благодать Святаго Духа, наполнившая душу отца Серафима, соделала его духовником опытнейшим: знатоком всех сокровенных движений человеческого сердца, обладателем даров рассуждения, предвидения, прозорливости... По скромности свою духовную одаренность он скрывал, но об этом не могли не свидетельствовать его поступки. Вскоре по возвращении отца Серафима стало известно, что в обитель из ссылки должен вернуться иеросхимонах Андроник (Лукаш). Дорога из Новосибирска ему предстояла длительная. Стоит ли говорить о том, какова была любовь старцев к родной монашеской обители и как стремились их души вновь вернуться в ее стены под покров Царицы Небесной! Поэтому изнуренный продолжительной и тяжелой дорогой отец Андроник нигде не медлил: преодолевая свой путь впроголодь, он лишал себя даже малой возможности передохнуть... Тем не менее, ни день, ни час его прибытия никому известны не были. Но однажды, вдруг оставив все свои заботы, отец Серафим взял икону Божией Матери и поспешил за врата обители. Вскоре вдалеке стала видна фигура из последних сил бегущего человека...
Приехав в Глухов на железнодорожную станцию и имея возможность отдохнуть у прихожан монастыря, отец Андроник отказался и от нее - теперь, когда всего пятнадцать километров отделяло его от родной обители, он не мог медлить ни секунды. Доехать было не на чем - и он побежал... Когда, приближаясь к монастырской ограде, Батюшка увидел своего собрата, отца Серафима, встречавшего его с Самой Царицей Небесной, то сделал последний рывок... Но от переизбытка чувств и потери сил у него закружилась голова - и, не добежав до них всего несколько шагов, он упал в обморок...
Так в 1922 году из закрывшейся Глинской пустыни вышли новоначальные монахи - а из ссылок и лагерей в ее чертоги вернулись опытные духоносные старцы.
***
Начиная восстанавливать Глинскую пустынь в 1942 году, архимандрит Нектарий (Нуждин) своей главной целью в деле духовного воспитания иноков по-прежнему считал возрождение старчества. Но завершить эту задачу суждено было следующему настоятелю - схиархимандриту Серафиму (Амелину)15.
Видя опытность, высокую духовную настроенность, верность древним традициям монастыря и совершенство монашеского подвига вернувшихся старцев, в 1948 году схиархимандрит Серафим (Амелин) назначил иеросхимонаха Серафима (Романцова) на должность духовника обители, а иеросхимонаха Андроника (Лукаша) - на должность благочинного. Так сформировалось основное «ядро» старческого совета Глинской пустыни: отец Серафим (Амелин), отец Серафим (Романцов) и отец Андроник (Лукаш).
Являясь вдохновителями и руководителями духовной и материальной жизни глинского братства, решения по особо сложным вопросам старцы всегда принимали совместно. Будучи разными по складу характера, они до конца дней своих имели между собой необыкновенную любовь и единодушие. Образ их духовного и братского взаимодействия, казалось, воплощал собой апостольский призыв: «... имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других. Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе» (Флп. 2:2-5). Вероятно, поэтому одно только их присутствие в Глинской пустыни уже вселяло в сердца ищущих спасения надежду, бодрость духа и воодушевление к истинно христианскому и монашескому жительству... Так братия обрела не только руководителей в послушании, но и мудрых духовных наставников, за которыми стремилась, чей образ любви, веры, единодушия и монашеского служения стал путеводной звездой для многих иноков и мирян.
***
Возрождение старчества обусловило такой подъем духовной жизни в обители, что слава о святости жизни насельников Глинской пустыни, строгости ее устава и аскезы распространилась по всей стране. В отчетах Св. Синоду по Курской епархии правящие архиереи называли Глинскую пустынь лучшей обителью, а ее старцев - украшением монашества. Не только многие архиереи, но и сам Святейший Патриарх Алексий (Симанский) отзывался о Глинской, как о знаменитом строгом монастыре, глубоко почитал ее опытных старцев, оценивая их руководство как в высшей мере душеспасительное.
Не удивительно, что сугубо подвижническая жизнь глинских старцев, высокий духовный авторитет ее руководителей привлекали в монастырь ревнителей настоящего иноческого жития. В святую обитель стремились попасть не только желающие начать монашескую жизнь, но и опытные подвижники, чтобы в среде этой дружины воинов Христовых обрести верный путь к высшему духовному совершенству16. В архиве Сумского епархиального управления хранится множество прошений того времени о переводе или поступлении в Глинскую пустынь не только со всех концов Советского Союза, но и из-за рубежа. Но по распоряжению уполномоченного Совета по делам Русской Православной Церкви по Сумской области прием насельников в святую обитель был строго ограничен. Среди вновь поступивших были такие опытные старцы, как иеромонах Оптиной пустыни Полиевкт (Гришкин, в схиме Паисий), схимонах Ново-Афонского Симоно-Кананитского монастыря Симон (Хондошко), подвижник со Святой Афонской Горы Виталий (Середа, впоследствии схимонах Варсонофий).

***
С самых первых дней своего возвращения в Глинскую пустынь, приняв на себя ответственность за многочисленную паству Христову как духовник обители, иеросхимонах Серафим (Романцов) всецело посвятил свою жизнь делу духовного окормления иноков и богомольцев. Будучи ревностным хранителем обетов монашества и традиций Глинской пустыни, внимательно контролируя жизнь в монастыре, отец Серафим не допускал в поведении братии никаких отклонений от Устава.
Для поддержания и развития духа покаянного подвижничества отец Серафим старался привить монашествующим и пастве знание святоотеческих писаний. Сам он был хорошо знаком с наследием святых отцов. К тому же в Глинской пустыни всегда читали, и не один раз в день, труды и свт. Иоанна Златоуста, и аввы Дорофея, и при. Иоанна Лествичника, и Пролог, и другие святоотеческие книги - в храме, в трапезной, на послушаниях (если позволяли условия), в любой удобный момент. Послушникам с первых шагов в монастыре внушалось, что знание святоотеческого опыта необходимо, как воздух. Не удивительно, что отец Серафим ничего не говорил «от себя»: сам он настолько внимал святоотеческому духу, опыту и слову, что теперь за словами святых отцов не слышно было его личного голоса, - он сливался с ними в одном хоре, поющем Богу славу.
Большое внимание Батюшка уделял соблюдению неукоснительного послушания, неоднократно подчеркивал, что в деле спасения необходимо иметь руководителя, так как мало кто имеет дар духовного рассуждения и может различать плохое от хорошего. Хранить святое послушание отец Серафим особо призывал монашествующих: «Ибо и Христос, когда пришел на землю, избрал не пустынное или столпническое житие, но образ и правило повиновения Отцу Небесному… Пребывая в повиновении, радуйтесь, что и вы жительствуете по подобию Господа нашею Иисуса Христа… Есть ли что блаженнее сего?» - говорил он. Ежедневное откровение помыслов, полное отсечение своей воли и безусловное послушание вновь стали нормой жизни для Глинских иноков.
***
Сам отец Серафим был по-прежнему крайне требователен к себе - его личный пример служил для братии живой проповедью. День его начинался с двух часов ночи, когда он исполнял свое келейное правило, и был загружен до предела - до самого позднего вечера. Ежедневно старался присутствовать на Богослужениях в храме. В остальное время отдавал всего себя на служение ближним, никогда не помышляя об отдыхе и не считаясь с собой. Помимо окормления монашествующих, отец Серафим был той «первой инстанцией», куда направлялись стопы всех, кто переступал порог Глинской пустыни.
Его общение с людьми всегда свидетельствовало об искреннем, чистосердечном смирении: в своем служении ради их спасения он забывал о себе, но нигде и ни в чем не подчеркивал своего отличия от других людей, будь то монашествующие, прихожане или просто прохожие на улице. Во всем любил простоту, искренность, ясность. При этом удивляла его крайняя скромность – его попечение о том, что-бы кого-либо не затруднить, не побеспокоить. Всем казалось, что так не бывает, но так было.
Отец Серафим успевал все, всегда и везде. Он умел не видеть и не слышать того, что мешает главному, но человека видел, понимал, сочувствовал и стремился помочь, как мог, при этом не говоря ничего лишнего. От добра и ради добра он был строг, но к каждому знал подход. В разговоре Батюшка старался не столько сам говорить, сколько отвечал на заданные ему вопросы. Вообще многословия не любил, даже таких привычных, особенно в монашеской среде, слов, как «простите» и «благословите» - без меры и смысла. Не любил и бесконечные «спаси Вас, Господи», где надо и где не надо. Отец Серафим говорил четко, определенно и только по делу. Все замечал, но не спешил тут же высказывать даже недовольство, часто вполне законное. Вряд ли кто-нибудь мог бы сказать, что видел его раздраженным или подавленным. Он всегда был ровным, спокойным, внимательным, легко и быстро ходил, несмотря на возраст, и никогда не суетился.
Батюшка жил на втором этаже двухэтажной «башни-столпа», за что его называли «столпником». Келья была маленькая, диаметром три метра. В ней располагались 2-3 иконы, полка, кровать, стол, два стула. К двери его жилища вела скрипучая деревянная лестница, на которой в ожидании приема всегда сидели паломники со всех концов необъятной советской страны - в редкие минуты его не просили, к нему не стучали, его не ждали...
Отец Серафим принимал богомольцев, распределял их на жительство в обители, решал все возникавшие вопросы. Исповедовал, наставлял; по первой же просьбе, не откладывая, служил благодарственные молебны для всех приезжавших, а также отправлявшихся в обратный путь. Но, несмотря на занятость, его проницательный взгляд охватывал все, помогая ему оказаться в нужное время в нужном месте. Иногда он спешил в братские кельи, притом всегда очень благовременно и как бы случайно исправлял то, что требовало духовного вмешательства.

***

Отцу Серафиму писали со всех концов страны. На столе у него всегда возвышалась стопка писем, которые он просматривал и разбирал. Из тех писем, что содержали просьбы о ком-то помолиться, он переписывал имена в синодик. Тому, кому требовалась материальная помощь, он стремился помочь, посылая через доверенных людей, деньги или продукты. Кому требовался духовный совет или наставление отвечал. В письмах он долгое время назидали духовно поддерживал и многих мирян и монашествующих, живших в миру или даже в иных обителях.
В частности, отец Серафим вел обширную переписку с сестрами Красногорского и Лебединского монастырей (ныне Черкасская епархия).
Назидая, он всегда старался утешить и укрепить души, ищущие вразумления и поддержки на пути ко спасению. В одном из своих писем к изнемогающим в скорбях и трудах инокиням он писал: «Радуйтесь о Господе, а не унывайте. Вы сами знаете, что в унынии нет спасения, уныние помрачает душу и расслабляет чувства. Зачем унывать? Прочь уныние. Да возрадуется душа моя о Господе и уповает на Него. Молитесь, трудитесь, пойте, читайте - все во славу Божию творите, утешайте себя и говорите все, что душу назидает и к Царствию Божию ведет. Тогда сами делом уверитесь, как вся ваша душа покроется мирными помыслами и сердце ваше возвеселится, будучи объято неизреченною радостью о Христе Иисусе».
Отвечал он, как правило, ночью. В письмах по-прежнему уделял многое внимание святоотеческому слову, рассылая цитаты из поучений святых отцов. Фрагменты святоотеческих наставлений он часто переписывал сам, но также благословлял на этот труд и своих духовных чад, приезжавших в обитель. Так у его паствы постепенно восполнялся недостаток понимания святоотеческого духа, что пробуждало в них жажду исправления, покаяния и духовного бодрствования.

***

Особым духовным даром старца было умение принимать исповедь, вызывать у человека полную откровенность. Поэтому к нему обращались люди с самыми разными судьбами и характерами. Порой они дожидались днями - лишь бы исповедоваться у старца, получить совет и наставление.
В то тяжелое послевоенное время столько горя было в каждой душе! Люди потеряли родных, близких, лишились домашнего очага - поэтому отец Серафим стремился поддержать и укрепить веру в каждом встречающемся ему сердце. Наделенный духовным рассуждением, внимательно выслушивая их скорби, он вникал во все тайники сердец человеческих и тотчас накладывал «пластырь» на раны душевные - давал нужные советы и наставления. С особой отеческой любовью назидал он тех, кого терзали горести, печали, уныние, кто «заблудился» в жизни. Принимал он и тех, кто был обуреваем сомнениями и жил вне спасительной ограды Православной Церкви.
Смущенным сердцам отец Серафим умел дать почувствовать, что земная жизнь - это лишь подвиг временного странствования на пути к жизни вечной; он призывал каждого жить по-христиански - по заповедям Божиим. Все его наставления имели своей целью спасение души т.е. отрешенность от всего мирского, земного, льстящего греховному человеческому разуму.
Методы его духовного окормления были очень многогранны. Непрестанное упование на помощь Свыше, памятование о том, что в деле спасения каждой души он - лишь орудие Божественного Промысла, укрепляло его сердце в смиренномудрии и христианском спокойствии. Батюшка никогда ничего не приписывал своим личным дарованиям, не считал себя особым молитвенником, а, наоборот, всячески стремился смирять себя даже в глазах тех, кто к нему обращался за духовной помощью. Но такое смирение в отношении к ближним сочеталось в нем и с ревностью о спасении их душ. Поэтому на исповеди он мог быть и строгим: когда требовалось, обличал прямо и смело, так что духовные чада, сознавая свою греховность, подчас трепетали лишь от одного вида Батюшки Серафима. Понимая, что не каждый может безропотно понести методы его духовного воспитания, старец бывало объяснял и утешал: «Если кому-нибудь из вас случалось слышать от меня что-либо суровое и строгое, простите, это было от Христа, от полноты любви и благожелания всего вам лучшего ради вечного спасения».
О чем бы Батюшка ни говорил, он придерживался правила святых отцов, по-евангельски возливая «вино и елей»17 на каждую душу. При этом его духовный подход всегда был индивидуален. Если человек был расстроен, старец старался успокоить, ободрить, утешить напоминанием различных случаев, говорящих о милости Божией. Если же кто-то в потоке самооправдания не хотел мириться с трудностями жизни, охотно осуждал и винил все и всех, такому отец Серафим строго и лаконично указывал на непозволительное в его настроении, строго напоминая: «Знай себя, бойся себя - и хватит с тебя».
Особенно зоркое внимание всех, кто к нему приходил, старец обращал на душевные страсти. Он учил следить за ними, не действовать по их внушению, но, призывая помощь Божию, противоборствовать им. Он учил не оправдывать себя, а осознавать свои грехи и полагать твердое намерение исправиться. Более всего отец Серафим стремился привести своих духовных чад ко смирению. Об этой добродетели он говорил и писал особо: «Всего необходимее для спасения смирение истинное, внутреннее убеждение, что вы хуже и грешнее всех и всего, но это величайший дар Божий, и приобретается он многими трудами и потами. Тогда человек в душе своей ощущает такое спокойствие, которое никакими человеческими словами не изъяснимо. Ищите денно и нощно этот драгоценный бриллиант. Истинно смиренный всех, как себя, любит, никого даже и мысленно не осудит, всех сожалеет, всем желает спастись, видит свою греховную нечистоту и со страхом помышляет, как будет отвечать на Суде Божием, но не предается отчаянию или унынию, а твердо уповает на Создателя и Спасителя своего. Истинно смиренный, если имеет какие от Бога дарования: молитву, или слезы, или пост, или иное что, то все оное тщательно скрывает, ибо похвала людская, как моль или ржа, все изъедает». Отец Серафим умел пробудить в грешнике недовольство своим состоянием и желание исправления, помогал возненавидеть страсти и пороки, утверждая в кающихся надежду на любовь и всепрощение Божие.
Те, кто неукоснительно следовал его наставлениям, обретали жизненную необходимость в частой исповеди и откровении помыслов. С сокрушением раскрывали они перед Богом свои падения, немощи, душевные раны сердца людей очищались, обновляясь Духом в святых Таинствах.
Образ такого же неравнодушного, внимательного и терпеливого подхода к каждой притекающей за помощью душе отец Серафим вкладывал в сердца глинских пастырей и иноков, чтобы они умели соединять строго подвижнический уклад монастырской жизни с полезной практической деятельностью, свой аскетизм с живым пониманием всех человеческих слабостей и пастырским к ним снисхождением, стремление к высшему духовному совершенству с требованиями обычной повседневной жизни и ее разными случайностями.
Так, усердием старцев, всех подвизающихся и по благодати Божией, Глинская пустынь вновь стала духовной лечебницей для многих душ, ищущих вразумления, утешения, духовной поддержки. Приезжая в обитель, паломники шли на исповедь, выбирали духовника, к которому затем обращались постоянно и советами которого руководствовались всю жизнь. Сюда людей во многом привлекало то, что глинские пастыри были истинными душепопечителями, умели говорить непосредственно с «внутренним человеком» собеседника. Отношение богомольцев к Глинской пустыни в тот период выражалось словами: «Мы чувствовали себя там, как в среде святых, и ходили со страхом, как по Земле Святой».
О духовных дарованиях и трудах отца Серафима стало широко известно далеко за пределами Глинской. Лично знал старца и Святейший Патриарх Алексий І (Симанский): неоднократно принимал его, беседовал с ним как о духовном, так и о нуждах обители. В 1957 году его благословением отец Серафим был награжден наперсным крестом, а в 1960 году - удостоен сана игумена.

***

В начале 60-х начался новый этап богоборческой агрессии советского режима и усиления гонений на Церковь Христову. Нагнетание волны гонений приобрело всеподавляющий характер, когда руководитель атеистического государства Никита Хрущев всенародно пообещал «показать по телевизору последнего попа». Так, в 1961 году на одной только Украине за неделю были закрыты сразу три монашеские обители, являвшиеся средоточием духовничества и исповедничества, а потому во все времена столь значимые для всего православного мира: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра, Одесский Свято-Архангело-Михайловский монастырь и Глинская Рождество-Богородицкая пустынь. Насельников разогнали. Чтобы предупредить возможное дальнейшее объединение монашествующих и просто верующих христиан в общины, на законодательном уровне был введен строгий запрет на «незаконные собрания группой лиц».
Под давлением всестороннего богоборческого контроля казалось, что не только открытое окормление паствы, но и исповедничество веры в любом из его проявлений (будь то даже ношение иноческой одежды) впредь будет практически невозможным. Большинство монашествующих, лишенные монастырского крова, были гонимы и рассеяны по всей необъятной стране. Но для тех, кто не окреп в духовной борьбе, и на чью долю тогда выпали гонения от «міра сего», утрата духовного руководства могла и вовсе грозить потерей монашеского образа жизни. Как никто иной это понимали опытные духовные окормители.
Схиигумены Серафим и Андроник вновь поехали на Кавказ. Но здесь географически пути отцов разошлись: Серафим остался в Сухуме, а Андроник отправился в Тбилиси, под святительский покров их собрата по Глинской пустыни, на тот момент уже возведенного во епископа Грузинской Православной Церкви, Зиновия (Мажуги) 18. До конца своих дней все эти старцы хранили братскую любовь во Христе и единство духа - каждый из них на своем месте по-прежнему отдавал душу истинно отеческой заботе о спасении рассеявшейся по стране паствы.
Поэтому и здесь, на Кавказе, отец Серафим ни на минуту не слагает с себя ответственность за вверенных ему «овец Христовых» напротив, своим духовным попечением он стремится охватить как можно больше душ, ищущих помощи и наставления. Он немедля откликается на просьбу подвизавшихся в горах пустынников и, зная все сложности и тяготы отшельнической жизни, принимает духовное попечение о братии.
Первые несколько месяцев старец жил в селении Илори, неподалеку от города Очамчири. Но, желая оградить от опасности, которая подстерегала спускавшихся в селение пустынников, он вскоре сам удалился в пустынь. Там, как и в былые годы, он вновь поселился в районе горного селения Георгиевка. С тех пор братия почитала отца Серафима старцем пустыни: часто приходили к нему на исповедь, за разрешением всех недоуменных вопросов и неукоснительно руководствовались его духовным опытом и благословением. Сам он, как и прежде, полагая «душу свою за други своя» (Ин. 15:13), чувствуя, где именно и в какой момент наиболее нужна его помощь, нередко выдвигался в путь, чтобы посетить того или иного пустынника. Большинство горных келий располагались весьма далеко друг от друга. Поэтому, для того чтобы позаботиться о своих подопечных, отцу Серафиму приходилось пробираться сквозь заросли, пересекать речки вброд, подниматься и спускаться по склонам гор, проделывая дорогу в несколько десятков километров. Этот труд, непосильный для многих юношей, в сопровождении нескольких спутников совершал старец, которому в то время было уже под восемьдесят. При этом и здесь, в пустыни, он по-прежнему не оставлял без окормления духовных чад, живших в миру, продолжая по
мере возможности отвечать на их письма. 
Спустя несколько лет, духовно подкрепив пустынников и благоустроив образ их жизни, отец Серафим вернулся в город ради необходимости живого окормления остальной паствы, но попечения о высокогорной братии не оставил. Еще долгие годы, до самой кончины старца, пустынники жили и руководствовались его благословением. Теперь они сами приходили к нему, преодолевая десятки километров пути. Им по-прежнему приходилось опасаться различных преследований со стороны «блюстителей» государственного порядка, но более всего братия заботилась о том, чтобы не спровоцировать высылку старца из города. Поэтому к отцу Серафиму пустынники приходили почти всегда по ночам: тихий стук в калитку, она приотворялась, и посетитель быстро заходил во двор дома. Зачастую общение с братией длилось до самого утра...
Так же просто и незаметно отец Серафим продолжал духовно помогать иным монашествующим, имеющим острую нужду в старческом окормлении. В этом списке по-прежнему были иноки, жившие в миру, и женские обители Украины¹⁹, но теперь – и некоторые женские монашеские общины Грузии²⁰, о существовании которых тогда, казалось, забыли даже местные жители.
Вскоре митрополит Сухумский и Абхазский Илия (Шиолашвили) назначил схиигумена Серафима духовником кафедрального Благовещенского собора.
Сюда из Тбилиси к нему часто приезжал схиархимандрит Андроник (Лукаш). Старцы по-прежнему стремились поддерживать общность братии Глинского монастыря, которая была рассеяна и разбросана по всей огромной стране. И монахи Глинской пустыни действительно знали, что они всегда найдут помощь и приют у своих старцев не только в Сухуме, но и в Тбилиси. Однако помимо глинской братии из разных республик Советского Союза сюда потянулись многочисленные духовные чада отца Серафима – бывшие паломники Глинской пустыни. Кафедральный собор наполнился народом...
Изменилась и жизнь православной Абхазии. Простота отца Серафима: искренность, ясность, желание помочь каждому, кто просил совета и наставления, – удивляла и притягивала многих. Старец привил верующим осознание необходимости в частой исповеди, научая их жить пред очами Божиими в духе смирения и покаяния. С тех пор и по сей день здесь, в Абхазии, этот образ святоотеческого христианского жительства направляет к покаянию сердца многих православных людей. О чем по-прежнему свидетельствует многочисленность желающих исповеди прихожан не только в Сухумском кафедральном соборе, но и в иных храмах Абхазии.
В 1975 году за усердное, самоотверженное служение Святой Церкви Христовой митрополит Сухумский и Абхазский Илия возвел отца Серафима в сан архимандрита.
***
Старцу шел уже 90-й год, но до последних дней он сохранял бодрость духа и ясность ума, крепкую веру в Бога и глубокое молитвенное чувство. Однако 18 декабря 1975 года, во время Всенощного Бдения в канун праздника святителя Николая, отец Серафим почувствовал себя плохо. Он был вынужден слечь в постель, но по-прежнему старался не прекращать читать Иисусову молитву, уставая же, тихо просил кого-то из присутствовавших продолжать ее чтение.
В течение двух недель он ежедневно причащался Святых Христовых Тайн. Будучи в полном сознании, отец Серафим сподобился духовного видения: он увидел многих из своих прежде почивших братий по духу, певших, как говорил он, стихиру Божией Матери «Совет Превечный». И тогда Благодать - та, которая удалилась от него в молодые годы, но которую смиренно и неотступно он продолжал искать всю свою жизнь переполнила его душу! Тогда он не смог сдержаться и в восторге чувств тихо произнес:
- Пришла! Пришла! Вернулась...
Те, кто был рядом, спросили:
- Кто вернулся?
- Молитва!.. Молитва вернулась!..
Затем, превозмогая физическую немощь, старец слабым голосом запел:
- Вкусите и видите, яко благ Господь. Аллилуиа.
Немного спустя он произнес:
- О чем я молился всю жизнь и чего искал, то открылось сейчас в моем сердце - моя душа исполнилась благодати...
И спокойно добавил:
- Теперь я буду умирать...
31 декабря отец Серафим закрыл глаза и уже ни с кем не говорил. А на следующий день, 1 января 1976 года, в 10 часов 20 минут утра он мирно предал свой дух Богу. Канон на исход души читал игумен Исаия.
2 января гроб с телом схиархимандрита Серафима был поставлен в кафедральном соборе Сухума. Три дня не прекращались чтения Евангелия и служение панихид. И все это время собор был заполнен духовными чадами отца Серафима, которые съехались со всех сторон, чтобы проститься со своим наставником и молитвенником.
4 января, в Неделю пред Рождеством Христовым, митрополит Илия в сослужении многих клириков совершил Божественную Литургию и чин погребения почившего старца. Владыка произнес сердечное надгробное слово, в котором охарактеризовал Батюшку как истинного христианина, подвижника, смиренного труженика и благодатного молитвенника. Погребен схиархимандрит Серафим на Михайловском кладбище в городе Сухум.
В некрологе о старце схиархимандрит Иоанн (Маслов) писал: «Для многих православных ощутима потеря отца Серафима. Но мы утешаемся мыслью, что он не умер, а лишь отошел в тот мир, о котором тайнозритель говорит: «...блаженны мертвые, умирающие в Господе; ей, говорит Дух, они успокоятся от трудов своих, и дела их идут вслед за ними» (Откр.
14:13)».
21 августа 2010 года за Божественной Литургией в монастыре Рождества Пресвятой Богородицы - Глинской пустыни21 - был совершен чин прославления трех подвижников ХХ века: схимитрополита
Серафима (Мажуги), схиархимандрита Серафима (Романцова) и схиархимандрита Андроника (Лукаша). Решение о канонизации подвижников благочестия было принято на заседании Священного Синода Украинской Православной Церкви 25 марта 2009 года. По благословению Святейшего Патриарха Кирилла мощи схиархимандрита Серафима (Романцова) из Абхазии были доставлены в Глинскую пустынь.
Память Собора преподобных отцов Глинских постановили совершать 9 сентября (22 сентября по н.ст.), на следующий день после празднования Рождества Пресвятой Богородицы – престольного праздника Глинской обители. Память преподобного отца нашего Серафима Глинского и Сухумского совершается в день преставления – 19 декабря (1 января по н.ст.).

***

Слава и благодарение Богу, даровавшему нам, в лице преподобного Серафима Глинского и Сухумского, нового молитвенника и ходатая о мире и благосостоянии святых Божиих Церквей, а наипаче о мире и благочестии народов Украины и Абхазии! Об этом он по-отечески усердно молился и с болью сердца писал:
«Да сохранит Господь вас и приумножит всякое благо и милость Свою! Вместе с приумножением внешних благ желаю вам и духовного возрастания,
и, по апостольскому слову, будьте все единомысленны, сострадательны, братолюбивы, милосердны,дружелюбны.
Не воздавайте злом за зло напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение Божие. Этот апостольский завет христианам да будет и моим пожеланием всем вам».

*****

Молитвами преподобного Серафима
Глинского и Сухумского,
Господи, Иисусе Христе,
помилуй нас!



ДУХОВНОЕ
НАСЛЕДИЕ
*
НАСТАВЛЕНИЯ
ПИСЬМА

Уже не один век святоотеческая традиция глинских старцев является «путеводной звездой», подающей надежду и споспешествующей на пути ко Христу каждой душе, желающей спасения.
Во все времена опыт духовного делания ради преображения души человеческой в духе Христовом бережно передавался глинскими
старцами всем тем, кто был открыт для восприятия его
 как жизненной необходимости


___________________________
Из воспоминаний
монахини Варвары
(Пыльневой)22:

«О письмах отца Серафима надо сказать, что они почти полностью состоят из выписок из св. отцов, из творений епископов Игнатия и Феофана, Оптинских старцев, о. Иоанна Кронштадтского и др. Отец Серафим писал обращение и добавлял, если был конкретный вопрос, ответ. Если нам некогда было специально браться за чтение, то уже в письме, полученном от отца Серафима, конечно же, читали и перечитывали эти изречения святых отцов. В них, казалось, лишь перечень известных истин, знакомых и уже как бы потускневших, но, авторитетом и вниманием к ним отца Серафима, -обновляющихся и действенных.
Чему он учил своими письмами? - Тому, что узнал, читая святых отцов, и что усвоил опытом подвижнической жизни. Никакой системы он, естественно, не придерживался, но, перечитывая его письма, можно отметить то, что он считал самым необходимым, основополагающим в духовной жизни. Можно выделить отдельные темы, чтобы яснее стала программа, организующая духовную жизнь.
Во главе ее смирение. О значении смирения сказано много, но никто не сказал о нем лучше святых отцов: «Без смирения нет спасения».
Сразу смирению не научиться и потому необходимо терпеть находящие трудности, скорби, болезни. Терпение ведет к смирению, если терпеть без ропота, возмущения, раздражения, унылого чувства безысходности.
Преодолевая такие помехи, без которых никто не обходится, решившийся учиться смирению постепенно обретает мир души.
Умиротворенная душа уже не боится скорбей и даже готовится к ним, зная, что готовность все терпеть воспитывает мужество.
Решившись обогатиться мужеством и стойкостью, человек должен знать своих противников. Собственно, первый из них он сам, и вредит он себе более всего невоздержанием языка.
Многословие, пустословие, рассеянность ведут к тому, что возникает желание ценить себя выше своего достоинства и требовать себе больше внимания, находя тысячи причин к самооправданию.
Такая обращенность к себе - прямое следствие потери доверия Богу. Забвение о Нем, холодность, формальное соблюдение установленных правил ведут к глухому чувству неудовлетворенности.
Выйти из этого состояния поможет жизнь по послушанию, если помнить, что Господь все устраивает на пользу душе, знает силы (точнее - безсилие) этой души и ведет каждого тем путем, который вернее приведет к цели.
Смущающимся тем, что нет теперь старцев, которые направляли бы каждое движение, могли бы предостеречь от неверного шага, ободрить, успокоить, о. Серафим напоминал, что нашему времени вместо старцев даны скорби. Никто не скажет, что их у него нет. Надо только стараться с помощью писаний святых отцов - учиться тому, чему они могут научить.
Тем, кто хотел бы, чтобы обстоятельства жизни больше соответствовали желанию, о. Серафим напоминал, что Господь, знающий нас больше нас самих, устраивает все как раз с учетом склонностей наших и желаний. Мы это не всегда понимаем, но со временем, а особенно если внутренне смиришься со всем, приходит и убеждение в этом.
Неизбежность скорбей печалит до тех пор, пока мы не поймем, что их Господь допускает, чтобы научить нас смирению. Поняв это, можно даже радоваться скорбям.
При всем нашем желании принимать скорби с радостью, это не получится, если прежде не научимся благодарности. Само по себе чувство благодарности не приходит, ему надо учиться, а чтобы научиться, надо быть очень внимательным.
Одолеть эту высоту: внимательность, собранность, умение замечать хорошее в людях, в действиях Промысла Божия и благодарить за это помогут святые отцы. Чтение Священного Писания и творения святых отцов необходимо не менее пищи и пития и не случайно считается неотъемлемой частью молитвенного правила.
Постоянное изучение святоотеческих писаний не только подогреет ревность и желание на деле следовать советам, соответствующим нашим силам и обстоятельствам, но и предостережет от неумеренного искания внешних подвигов. Ни пустыня, ни лишение житейских благ, даже необходимых, ни строгий пост, вообще никакие внешние подвиги без духовной работы над собой не дадут ничего, не приблизят к преуспеванию в духовной жизни, скорее повредят, т.к. будет повод к высокоумию, тщеславию, превозношению.
Слово Божие вместе со словами святых отцов на всяком месте питает одинаково. Сила слова не умаляется от того, где его читают в пустыне, в монастыре или среди шумного многолюдного города. Дело все в усердии читающего. Читать, не вникая, умеет всякий, и не обстановка мешает, а недостаток внимания и холодность сердца. Поэтому не обстоятельства надо винить, не оправдания себе подбирать, а стараться по силам использовать то, что дал Бог сегодня. Найдет Он, что завтра уже можно дать другие условия, и - даст.
Непреодолимую стену вокруг стремящихся к спасению, в монастыре они или в миру, создает чтение святых отцов и молитва Иисусова.
Однако можно и остаться без ограждения, если проводить жизнь в суете. Суета создает видимость жизни, но это только оболочка, только шелуха от семечек. Она засасывает, как болото, и потому надо постоянно следить за тем, чтобы в такую трясину не попасть.
Зная, как мешают серьезной жизни мелочные разборки, взаимные обиды, несдержанность языка, отец Серафим предлагал решительные меры борьбы с этими недугами: не оправдываться, не доказывать вину другого, уметь видеть свою вину и каяться, оставляя других на суд их совести и Бога.
На вопрос: «Как спасаться, как идти к Богу?» - отец Серафим отвечал: «Исполнением заповедей Божиих, верой, надеждой, любовью». Это ясно всем, но трудно. Тем, кто трудностей не боится и готов идти тесным путем, батюшка напоминал: венцом их трудов будет Свет Божественный.
Кто хочет жить духовной жизнью, должен особенно наблюдать за собой, чтобы не было в душе места злопамятности. Если с этой отравой не расстаться, она все добрые намерения смешает с грязью и душу злопамятного обессилит.
Вместе с этой бедой живет и другая – зависть. В ком она поселилась, тот, и не желая, открывает вход диаволу, и он свободно овладевает душой. Почему так заедают чужие успехи, удачи, лучшие возможности (может быть, только воображаемые)? – От непомерного самолюбия и ограниченности.
Конечно, отцу Серафиму жаловались на недостаток взаимного мира. Он указывал причину такого «безтолкового немирствия»: нежелание начинать с себя и требовать от себя, а не от других терпения, смирения, уступчивости, услужливости и прочих необходимых в общежитии качеств.
Где жить спасительнее? – Где Господь благословит. Где бы ни пришлось, нужно иметь терпение, уметь молчать, любить, молиться и во всем воздерживаться.
Живущих в монастыре о. Серафим предупреждал, что монастыре жить как хочется нельзя. Кто пришел в монастырь, должен знать, что надо ходить в храм, любить быть в келье, читать Слово Божие и святых отцов, никого не осуждать, в чужие дела не входить, быть всегда занятой и послушной.
Тех, кто болел и переживал из-за того, что не может почти ничего делать, отец Серафим утешал словами святых отцов, которые называли болезнь невольным подвижничеством.
Возвращаясь к больной теме, зависти, Батюшка успокаивал: «Всем свое, а нам наше». Будет смирение и тогда все встанет на свое место.
Тем, кого огорчало, что Бог не спешит на помощь, отец Серафим напоминал слова Иоанна Златоуста: «Господь приходит и берется все исправлять, когда исчерпаны человеческие возможности».
Занимающимся молитвой Иисусовой старец говорил, что в молитве его дух соединяется с духом молящегося. Это дороже всех встреч и внешнего общения. Такому соединению нет преград ни во времени, ни в пространстве.
Любящий уединение и безмолвие, старец призывал: «Любите погружаться в безмолвную жизнь». Не все и не сразу смогут понять смысл такого призыва, но «могий... да вместит» (Мф 19:12).
Во все времена и на всяком месте все жаждали покоя своей душе. Старец причину такого желания видел в неумении и нежелании видеть В СЕБЕ причину неудобств. Чувство неудовлетворенности бывает от того, что не разрушена преграда между душой и Богом. Мешает ее сломать чаще всего самолюбие.
Чтобы жить полноценной духовной жизнью, надо, по словам Марка Подвижника, избегать уныния, забвения и невежества. Заметить в себе эти помехи не трудно, бороться труднее. Сами они не исчезнут, от нашего бездействия даже вырастут больше и укоренятся глубже. Помочь в этой борьбе, как и в любой другой, помогут советы святых отцов.
О необходимости читать их постоянно отец Серафим напоминал так часто, чтобы все это усвоили и руководствовались в своей жизни святоотеческим словом и опытом.
Как жить в общежитии, например, в монастыре? Иные говорят, что надо замкнуться, почти не общаться, ограничиваясь одним поклоном. Кому-то, возможно, это по душе, особенно уже твердо стоящему на ногах и не поддающемуся никаким колебаниям, но не всем. Искусственная разобщенность усиливает равнодушие друг ко другу, а безразличие может очень тяготить, угнетать, способствовать усилению уныния. Об этом отец Серафим не говорит, это все знают. Он говорил только то, что может ободрить и вдохновить: «Одна другую утешайте и дружеский союз не нарушайте».
Как же держаться? По-доброму, с готовностью помочь, но без пустословия, лицемерия, притворства и других недобрых чувств. Основное правило: все делать с молитвой; и особенное внимание - молитве Иисусовой.
При всей серьезности затронутых тем, отец Серафим допускал и безобидную шутку, понимая, что во время уныния она может несколько ослабить внутреннее напряжение.
Письма схиархимандрита Серафима лучше читать не сразу, не все подряд, а понемногу, чтобы и советы его запомнились лучше, и образ старца, донесшего до наших дней уроки духовного воспитания, стал яснее и ближе».

Из наставлений старца

О благодарности:
Учись переносить приятное с благодарением, неприятное - с молитвой покаяния, все же вообще - с преданностью Богу и благодарением, повторяя: «Слава Богу за все!»
О духовном пробуждении:
Этому способствует молитва, память о Боге, страх будущих вечных мук и желание вечного блаженства.
Об уповании на Бога:
Во всем полагаться на Господа: в скорбях, болезнях, искушениях. Возрастать в сознании: все от Бога, и Господь всем управляет и все ведет ко благу, к душевной пользе и спасению.
О преданности воле Божией:
Если душа боязлива, а кругом столько устрашающих искушений, надо особенно приучить себя помнить о присутствии Божием везде. Это скорее усвоится теми, кто привык к непрестанному покаянию. Теперь особенно надо учиться преданности воле Божией.
О руководстве словом Божиим:
Руководствоваться словом Божиим всегда и во всем необходимо, наблюдая за тем, чтобы вера жизнью свидетельствовалась. Нельзя забывать, что на пути к Богу необходимо совершенное незлобие, благое смирение и послушание. Руководствоваться во всяком деле надо словом Божиим.
О молитве:
Главное не в том, сколько прочитать, а прочитать внимательно, погружаясь в разум святых молитв, как рыба в воду от находящего обуревания.
В наши дни, среди суеты и многопопечительности, трудно молиться. Поэтому надо учиться молиться короткими молитвами (можно Иисусовой), читая их, когда можно, вслух, только внимательно, не спеша, не механически.
О терпении:
Духовные богатства возрастают в терпении, а терпение испрашивается молитвой. Кто бы, где бы ни был - без скорбей не прожить. Вооружайся терпением.
 	О познании себя:
Познание своей немощи и смирение тверже всякой иной добродетели.
О душевном мире:
Берегите душевный мир, он выше поста и молитвы.
О требовательности к себе:
Не требуй от других совершенства, не ищи правды у них. Требуй только от себя и поймешь, как всем трудно. Требовательность (к другим) больше разрушает, чем созидает.
О самоукорении:
За то, что мы не так живем, как надо, будем себя осуждать и просить у Господа прощения и милости. Поревнуем мытареву смирению - и довлеет нам.
О смущении:
Оберегая душу от смущения, лучше уступить в чем можно, что не противоречит заповеди Божией, наблюдая за собою, чтобы в душе не оставить раздражения, гнева, обиды.
Заметишь, что не удалось сделать все, что хотелось, скажи: «Господи, помилуй!» Надо бы заставить себя, да лень одолела - «Господи прости». Если кого, забывшись, осудишь - скорее кайся, если что нарушишь - тоже. Покаявшись, старайся не грешить, а на допущенном не останавливай внимание, чтобы всегда иметь покойный дух, ни на что и ни на кого не возмущайся.
О среднем (Царском) пути:
Кому-то легче отдохнуть, переключившись на физический труд, кому-то в рукоделии, кому в занятиях ремеслами или в работе по хозяйству. Можно при этом не спеша читать молитву Иисусову. Кто любит читать акафисты можно и акафисты, но один-два в два-три дня. Не больше, чтобы не было спешки и механического вычитывания.
Держитесь середины, не впадая ни в безумную радость, ни в чрезмерную скорбь. Крайности многих приводили к плохому концу, вплоть до самоубийства. Указан всем узкий путь в Евангелии, но есть на нем помощь и утешение в молитве.
О покаянии:
Необходимо выработать привычку сразу каяться, как только согрешил. Если есть, кому сказать хорошо, а если нет перед Богом. Когда тяжело вспоминать прошлое, лучше только покаяться в том, что было плохо, и больше об этом не думать. Чтобы не унывать и не расслабляться от этого, вспоминай примеры великого милосердия Божия и к великим грешникам. Главное: не осуждай, не завидуй, знай себя и будь с Богом.
Как начать исправляться?
Начинай каждый день утром полагать начало благое, прося словами Златоуста: «Господи, сподоби мя любити Тя!...»
Как спасаться, если нет старцев?
Все имеют скорби. Они заменяют старцев, так как их попускает Господь, зная сердце каждого. Никто не поможет и не изменит, если не менять себя. Начинать надо со внимания к языку и уму. И надо постоянно следить за тем, чтобы обвинять себя, а не других.
Не давай воли уму и языку. Ум займи чтением и молитвой, которой можно заниматься на всяком месте и при всех обстоятельствах, а язык укрощай благоразумным молчанием.
О скорбях:
Неизбежность скорбей печалит до тех пор, пока мы не поймем, что их Господь допускает, чтобы научить нас смирению. Поняв это, можно даже радоваться скорбям.
О болезни:
Болезни допускаются тогда, когда мы не способны к подвигам. Наше горе в том, что мы очень нетерпеливы и малодушны. Большим утешением в болезнях был бы навык непрестанной Иисусовой молитвы. Она «прививается» только при сокрушении о грехах и смирении. Опытно знающие о том, какую радость дает молитва, уже не хотят перемен, так как боятся потерять молитву в суете будней.
Почему страдают невинные, даже дети?
Может быть для того, чтобы явились дела Божии, как было в Евангелии. Может быть, страдают телом, чтобы не страдать душой. Может быть, страдают теперь, чтобы не страдать вечно. Как бы ни было - мы все грешны и потому виновны, а страдания - необходимые лекарства. Скорбь терпение соделывает, терпение же - искусство, как у апостола сказано.
О своем кресте:
Крест скорбей надо преобразить для себя в крест Христов. Господь его принял от Отца, не обвиняя иудеев, Каиафу, Пилата, но сказал: «Чашу юже даде Мне Отец...» Снисходи к немощам других, не огорчая их, не упрекая, не ропща.
О ропоте:
Не стоит терять время на отыскивание виноватых в своих огорчениях и на рассуждение о том, справедливо или нет допущенное испытание. Лучше проверить себя - могу ли я благодушно и благородно перенести оскорбление?
О послушании:
Неприятно всегда чувствовать зависимость? Научись принимать это как послушание и помни, что послушание с памятью о Боге и доверием к Нему выше трудов пустынника, живущего там по собственному избранию и усмотрению.
О трезвении:
Не стоит разбирать чужие мысли, доверять своим оценкам, вникать в чужие дела, кляузы, сплетни. Это враг старается рассеять и отвлечь от молитвы. Нужно сокращать суету и избегать празднословия.
Об осуждении:
Осуждение ближних – душевная немощь, а не пустяк. Осуждающий разделяет ответственность с согрешившим.
О тщеславии:
Лишний раз покушать, побольше поспать, даже, рассердившись, покаяться, не так страшно, как принять внутреннюю бесовскую похвалу. Только истинное смирение недоступно тонкому внутреннему тщеславию.
Об устремлении к Богу:
Старайся непрестанно устремлять свои помышления к Богу и Он сохранит тебя среди клокочущего моря страстей.

ПИСЬМА

Христос посреди нас. Милость Божия буди с Вами!
Милость Божия да укрепит ваши добрые пожелания к исполнению Христовых заповедей! Не следует скорбеть, когда видим проявление наших немощей, иногда эти проявления бывают в очень резком состоянии. В подобного рода искушениях человек научается видеть все стороны своей души – как хорошие, так и плохие. Естественно, каждый стремится, конечно, к хорошему, но не каждый может различать хорошее от плохого, пока не научится опытом, а чтобы приобрести опыт, требуется немалое время. 
Человек должен непременно испытать горечь греха и сладость благодати. Для этого очень хорошо и даже необходимо иметь руководителя в этом многотрудном пути. Это весьма полезное дело. Роптать, конечно, не следует, но если уж пороптал, то покайся и не скорби. Ангелам свойственно никогда не падать и никогда не каяться, а человеку свойственно падать и вставать, т.е. согрешать и каяться. Помоги Вам Господи проходить этот путь со смирением и молитвою.
Недостойный Серафим.
Милость Божия буди с Вами!
Получил Ваше любезное письмо, в котором Вы просите Вам ответить. В письме Вы пишите: «Живем помаленьку, жизнь нелегкая, но с помощью Божией все хорошо, все легко». Прекрасные слова, радуюсь искренне Вашей настроенности. Действительно, с помощью Божией все хорошо. Пусть это настроение Вас укрепит. Без скорбей и трудностей жизнь не прожить. Великий старец преподобный Серафим, к которому Вы имеете особую любовь и благоговение, так говорил: «Не имеющий скорбей не имеет спасения», а поэтому нам надо взять этот свой крест скорбей и трудностей житейских и понести его безропотно, благодаря за все Господа.
Господь не возлагает на нас Своего великого Креста, но заповедует так: взять каждому свой собственный, то есть быть готовым перенести столько страстей, сколько на каждого наводит наказующая, очищающая и вместе милующая судьба всем управляющего Провидения Божия. Так и настройтесь, чтобы всегда говорить всем существом своим, чувствовать: «Все для меня Господь». Так и во всей жизни при нападении страстей и при всяких искушениях вражиих, в болезнях, в скорбях, в бедах и напастях, во всех трудностях жизни говорите: «Все для меня Господь, а я сама не могу ничего сделать, ничего стерпеть, превозмочь, победить. Он - Сила моя!» Желаю всем здравия, мира и спасения.
Недостойный Серафим.

Милость Божия буди с Вами!
Ничто столько не прогневляет Бога, ничто так не обнажает человека и не приводит в оставление от Бога, как злословие, или осуждение, или уничижение ближнего. Почему мы не осуждаем лучше самих себя и свои грехи, которые мы достоверно знаем и за которые должны будем дать ответ пред Богом? Зачем восхищаем себе суд Божий? Чего хотим от Его создания?
Не должны ли мы трепетать, слыша, что случилось с Великим оным старцем, который, узнав о некоем брате, что он впал в блуд, сказал: «О, худо он сделал!»
Тогда Св. Ангел принес к нему душу согрешившаго и сказал ему: «Посмотри, тот, кого ты осудил, умер; куда повелишь ты поместить его, в Царство или муку?» Есть ли что страшнее той тяготы? Ибо что иное значат слова Ангела к старцу, как не сие: «Поелику ты судия праведных и грешных, то скажи, что повелишь о смирении душе сей? Помилуешь ли ты ее, или предашь мучению?» Св. Старец, пораженный сим, все остальное время жизни своей провел в стенаниях, слезах и в безмерных трудах, молясь Богу, чтобы он простил ему тот грех и это уже после того, как он, пав на лице свое к ногам Св. Ангела, получил прощение. Ибо сказанное Ангелом: «Вот Бог показал тебе, какой тяжкий грех осуждение, чтобы ты более не впал в него», - уже означало прощение; однако душа старца до самой смерти его не хотела более утешиться и оставить свой плач.
Итак, чего хотим мы от своего ближнего? Чего хотим от чужой тяготы? Есть у нас, о чем заботиться, братия! Каждый да внимает себе и своим грехам. Одному Богу принадлежит власть оправдывать и осуждать, поелику Он знает и душевное устроение каждого, и силу, и образ воспитания, и дарования, и телосложение, и способность; и сообразно с этим судит каждого, как Он Сам Один знает. Действительно, случается, что брат погрешает по простоте, но имеет одно доброе дело, которое угодно Богу более всей твоей жизни, а ты судишь и осуждаешь его - и отягощаешь душу свою. Если же и случилось ему преткнуться, почему ты знаешь, сколько он подвизался и сколько пролил крови своей прежде согрешения; и Бог видит труд его и скорбь, которые он, как я сказал, подъял прежде согрешения, и милует его. А ты знаешь только сие согрешение; и тогда, как Бог милует его, ты осуждаешь его и губишь душу свою. Почему ты знаешь, сколько слез он пролил перед Богом о сем? Ты видел грех его, а покаяния его не видел.
Иногда же мы не только осуждаем, но и унижаем ближнего. Уничижение есть то, когда человек не только осуждает другого, но и презирает, т.е. гнушается ближним и отвращается от него, как от некоей мерзости; это хуже осуждения и гораздо пагубнее. Хотящие же спастись не обращают внимания на недостатки ближних, но всегда смотрят на свои собственные и преуспевают. Таков был тот, который, видя, что брат его согрешил сегодня, вздохнул и сказал: «Горе мне! Как он согрешил сегодня, так согрешу и я завтра». Сказав: «так и я завтра», он внушил себе страх и попечение о том, что и он в скором времени может согрешить, и так избежал осуждения ближнего. Притом не удовлетворился этим, но и себя повергнул под ноги его, сказав: «И он (по крайней мере) покается о грехе своем, а я не покаюсь как должно, не достигну покаяния, не в силах буду покаяться».
Видишь просвещение Божественной души?
Мы же, окаянные, без разбора осуждаем, уничижаем, если что заметим, видим или услышим или только подозреваем. И что еще хуже, мы не останавливаемся на своем собственном вреде, но, встречая и другого брата, тотчас говорим ему: то и то случилось и вредим ему, внося в сердце его грех. И не боимся мы сказавшего: «Горе напаяющему подруга своего развращением мутным» (Авв. 2:15), но совершаем бесовское дело и нерадим о сем. Ибо что иное делать бесу, как и не смущать и не вредить. А мы оказываемся помощниками бесу, на погибель свою и ближнего; ибо кто вредит душе, тот содействует и помогает демонам, а кто приносит ей пользу, тот помогает Св. Ангелам. От чего же мы впадаем в сие, как не от того, что нет в нас любви. Ибо если бы мы имели любовь, то с соболезнованием и состраданием смотрели бы на недостатки ближнего, как сказано: «Любы покрывает множество грехов» (1 Петр. 4:8), «Любы не мыслит зла, вся покрывает...» (1 Кор. 13:5) и прочее. Аминь.
Недостойный Серафим.
 Милость Божия буди с вами!
Мужайтеся и да крепится сердце ваше среди докучливых, а иногда и устрашающих искушений! Добро же всегда иметь Господа пред собой и в Его присутствии находиться в непрестанной молитве, при себе удерживать это вожделенное присутствие сладчайшего Господа. Надо также помнить, что в умном делании Иисусовой молитвы скрыты тайны Царствия Божия и эти тайны открываются постепенно только тому, кто находится в непрестанном покаянии. Самый правильный способ в этом умном делании, особенно в наше время и условиях, все принимать как от руки Божией, с благодарностью и покорно претерпевать всякие скорби.
Если же мы будем относиться к этому великому деланию нерадиво и без страха Божия, то такое молитвенное делание находится в опасном положении, оно не на правильном пути. Для каждого живущего в мирской обстановке лучше всего проходить первый образ умной молитвы, то есть непрестанно произносить, если никого нет, вслух слова молитвы: «Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя, грешную». Старайся на всяком месте иметь в устах твоих это сладчайшее имя Иисусово. Его всегда ищи, о Нем всегда помышляй в уме своем. Возлюби сие, сколько есть твоих сил, и получишь от Господа разум и силу..., как победить вражию силу, и сподобишься неизреченного в сей и будущий век.
Недостойный Серафим.

Милость Божия буди с вами!
Поздравляю всех вас с Крестопоклонной неделей и желаю всем вам провести остальное поприще поста в духе смирения, кротости и терпения. Надейтесь на милосердие Божие. Господь не лишит васмилости Своея.
Очень мне бывает приятно, когда все вы имеете мир и любовь между собой. Все мною вам написано от искреннего желания вам спасения души. Не бойтесь лишний раз покушать, или когда поленитесь, поспите более, или рассердитесь, или дурные помыслы придут. Это не повредит вам. Страшитесь внутренней бесовской похвалы. Она бывает под видом благодатного утешения, почему и сказано св. Апостолом: «И сатана преобразуется в Ангела света».
Только одно истинное сердечное смирение недоступно дьявольским ухищрениям. Оно все его сети разрушает. К молитве, воздержанию и прочим добродетелям нередко примешивается искушение, которое проявляется в тонком внутреннем тщеславии, самоуслаждении. Все это пишу для предупреждения вас о кознях дьявольских. Радуйтесь о Господе и благодарите Его денно и нощно, ибо Его милости неизреченны, не описаны, неисчетны. Благодарение всего приятнее Господу.
Вот я, грешный, написал вам то, что мне Господь внушил написать. Простите за малое писание по недостатку времени. Душевно желаю вам преуспеяния в жизни духовной. Надеюсь, что и вы меня не забываете на молитве, по слову Апостольскому: «Молитесь друг за друга, яко да исцелеете». Желаю вам всем душеполезно провести святой пост и радостно встретить Святую Пасху.
Недостойный Серафим.
Милость Божия буди с вами!
Спасайся и укрепляйся в терпении, всегда помышляя, что только терпеливый до конца, тот спасен будет. Понимаю, что тяжело нести Крест находящих скорбей, но знай, что это наш удел. Поэтому если хочешь быть в числе Христовых овец, то принимай все встречающиеся скорбные обстоятельства как от руки Божией.
Скорби пусть будут тобой руководить, как старец. Только ты сама и никто иной не может облегчить это бремя, всегда старайся обвинять саму себя, и, Боже, сохрани! - других, ибо Бог устрояет все обстоятельства только по твоему сердцу. Не давай воли уму твоему и языку, заключи их и будешь спокойна. Дай занятия уму твоему и языку и также глазам, соответствующие твоей христианской жизни, т.е. займись и используй свободное время чтением и молитвой, которой можно заниматься на всяком месте, и во всякое время, и при всех обстоятельствах. Это возлюби всем твоим желанием и имей только это во всей твоей жизни. Если же не будешь произвольно уклоняться от всего вышеуказанного, то будешь достойна высокого сожаления. Восстанем же и воспрянем ото сна, ибо час одиннадцатый. «Се, Жених грядет» со славою великою воздати коемуждо по делам его. Приветствую о Господе с миром. Желаю тебе здравия, мира и спасения.

Недостойный Серафим.
Милость Божия буди с Вами!
«Мужайся, и да крепится сердце твое». Если решились мы для спасения души своей идти путем благочестия, то да не забываем Апостольских слов: «Вси хотящии благочестно жити гонимы будут», - если не по-древнему - различными муками, то по-новому - различными поношениями. Но, чтобы мы в этом не малодушествовали, Сам Господь подкрепляет и утешает нас, глаголя во Евангелии: «Блаженны будете, егда поносят вам и рекут всяк зол глагол на вы лжуще Мене ради. Радуйтесь и веселитесь, яко мзда ваша многа на небесех».
Если же по немощи нашей не можем при поношении радоваться, то, по крайней мере, да не скорбим паче меры; если же от слабости нервов не можешь побороть и одолеть скорбных и оскорбляющих мыслей, то всячески да соблюдаем себя от ропота. Когда же и до сего доходило дело, то да познаем немощь нашу и да смирим себя пред Богом и людьми, покаемся. Познание своей немощи и смирение тверже всякой иной добродетели. Мир Вам и Божие благословение, не забываю Вас в молитве. Всегда помнящий тебя на молитве, искренний благожелатель твоего спасения.
Недостойный Серафим

Милость Божия буди с вами!
Когда бывает очень скорбно сердцу от стеснения горестных обстоятельств, от которых болит душа, будучи угнетаема горькими помышлениями о своем состоянии, тогда делается плач, сокрушается сердце и слезы струятся, как потоки.
После слез чувствуется облегчение на сердце, оно очищается ими от тяжкой тьмы. И как после сильного дождя проглянет солнышко, уже на нежных веточках по горам и рощам хоры птиц воспевают Творцу своему хвалебные песни и, радуясь, славят Его, каждая по своей природе, - так после слез временная скорбь переменяется на радость. Вы можете и зимой, к отраде души вашей, представить весну вечную в светлом духовном мире, в котором Солнце есть Христос, Творец видимого солнца. Утешайтесь милостью Божией. Вы удостоверены, что Бог не оставляет нигде обращающихся к Нему с сокрушенным сердцем. Он есть всемогущий Промыслитель вашего спасения. Прошу вас искренним словом сердца моего, погружайтесь глубже в Разум святых молитв, как рыба в воду от находящего обуревания.
Желаю всем вам здравия, мира и спасения.
Недостойный Серафим.

Милость Божия буди с вами!
Спасайся о Господе со страхом и усердием ради вечного блаженства. Гори всегда как свеча перед Богом. В Нем вся наша радость, утешение и покой. Если тебя постигла скорбь, тяжкая, мучительная болезнь, принимай ее как от руки Божией. Болезнь часто нам за грехи наши. Ведь в скорбях мы всегда делаемся ближе к Богу. Главное - никогда не отчаивайся в болезни. Господь посылает ее по безграничной любви своей к нам грешным и недостойным. Ты сама восчувствовала и знаешь хорошо, как болезнь приводит и приближает к Господу, горе наше в том, что мы бываем очень нетерпеливы и малодушны. А ведь кто принимает болезнь и всевозможные скорби и лишения, как от руки Божией, тех Господь спасает. А в спасении вся наша радость и цель жизни.
Мы подвиги, посты, бдения не можем нести по своей немощи, какие раньше несли святые угодники Божии, подвижники, зато Господь милосердный, по своей неизреченной любви к роду человеческому, желающий всем спасения, и посылает нам болезнь вместо подвигов, но сверх сил болезнь не дается. Его Святой Воле известно, в какой мере мы можем понести ее, а от нас требуется только беспрекословное подчинение Его Святой Воле. В такой болезненной скорби святые отцы советуют всегда призывать на помощь милосердного Господа, Матерь Божию и святых угодников. Кроме того, с полным смирением, кротостью, многотерпением переносить тяжкую свою болезнь, видя в ней великую милость Божию, полезную нашему спасению.
Так что, сестра, и я, благожелатель твоего спасения, прошу и призываю тебя в смирении и терпении переносить данный Богом тебе тяжкий, но славный Крест для приобретения вечной райской обители и радостного пребывания всегда с Господом. Для облегчения твоего и утешения советую тебе приобрести непрестанную молитву Иисусову. Старайся, как можно чаще повторять великие святые слова: «Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя грешную». Имея при этом полное смирение и сокрушение в своих грехах, считая себя ниже и хуже всех, и тогда ты восчувствуешь такую радость на душе, что и описать невозможно. Тебе и болезнь будет казаться уже более выносимой и посильной, и свет Божественной благодати озарит твою душу.
И в таком блаженном состоянии ты будешь рада пребывать всю свою жизнь, хотя и многоболезненную и трудную, так как твоя душа соединится с вечным сладчайшим Богом здесь, и в будущей жизни такое блаженное состояние перейдет с тобою в вечность. Терпи, смиряйся о Господе.
Матерь Божия да покроет Вас Покровом Милости Своея.
Недостойный Серафим.

Милость Божия буди с Вами!
Мир Вам и спасение от Господа. Желаю Вам от Господа паче и прежде всего душевного спасения. Известился я, что многие скорби одержат Вас и паче от зависти бесов и от злых навыков. Душевно состражду Вам и прошу Всевышнего, дабы наделил Вас благодушным терпением и кротостью. Помните и веруйте, что все бываемое от Господа бывает и влас главы нашей не погибнет без Его святой воли. Сей тернистый путь скорбей и терпения есть путь всех избранных Божиих.
Сказано: «Образ приимите злострадания и долготерпения пророков и всех святых». Да вот и святые Божии, коих весь мир недостоин, и те подвергались скорбям таким, о которых мы, грешные, и помыслить не можем. Вспомните Иова, плачущего на гноище, Предтечу, алчущего в пустыне, Петра, распятого на кресте, Саму Преблагословенную Матерь Спаса нашего, стоящую у Креста Своего Божественного Сына. Нам ли сетовать и роптать на наши сравнительно с теми ничтожные скорби?
Но вот много таких людей, которые бедствуют, по-видимому, без всякой причины. За что они страждут? За что, например, страждут младенцы невинные и безгрешные, и другие прочие? Ответ на этот вопрос тот же, какой Иисус Христос дал Апостолам, когда вопросили его о слепце: «Ни сей согрешил, ни родители его, но да явятся дела Божии на нем». Кто бы как ни страдал, при благодушном терпении и благодарении Богу много пользы получает от своих страданий. Страждет телом, зато не будет страдать душою. Страдает несколько времени, зато будет блаженствовать вечно. Но все же богу возможно без этих тяжких страданий спасти нас! Да, Богу все возможно, Бог творит, что нам полезно. Это требует закон Его любви и правда. Нет человека без греха. Мы все рождаемся во грехах, во грехах живем, во всех есть семена злобы. Скорби, посылаемые нам Богом, хотя и горькие, но это верное лекарство, которое исцеляет наши греховные немощи, останавливает в нас действие злых наклонностей. «Хвалимся в скорбях, – говорит Апостол, – видяще, яко скорбь терпение соделовает, терпение же искусство, упование же не посрамит, яко любовь Божия излияся в сердца наша Духом Святым, данным нам». Нет ни одного страдальца, который бы терпел случайно и понапрасну, и нет ни одного бедствия, которое бы не принесло страдающему пользы, не содействовало бы к лучшему.
Это лучшее иногда сбывается на земле, но большей частью оно там, на небе, ибо «многими скорбями подобает нам внити в Царствие Божие». Сказано: «Его же любит Господь, наказует, да не с миром осудимся». И еще: «В терпении вашем стяжите души ваша». Давайте терпеть - и спасемся: «Претерпевый до конца, той спасен будет». Итак, простите меня в том, что сам еще неключим и не стяжал малого навыка к терпению, а убеждаю Вас к сей добродетели. Не я убеждаю Вас, а слова нашего Подвигоположника Господа Иисуса. К Нему обратимся с молитвою сердца сокрушенного и смиренного. Верен и праведен словеси Своему: «Просите, и дастся вам». Молитеся усерднее и не оставит, помилует и утешит.
Прощайте. Да хранит Вас Бог.
Недостойный Серафим.

***

ВОСПОМИНАНИЯ
Внешне наука благодушия, всепрощения, жертвенного служения Богу и ближним в любых обстоятельствах жизни преподавалась духовным чадам нехитрыми способами: личным примером и краткими
наставлениями к усвоению евангельской Истины как главного закона жизни. А внутренне по молитвам старца тому споспешествовала благодать Божия.

________________________

Из воспоминаний
иеромонаха Константина
В молодости мы с моим единомысленным другом Михаилом (Блудовым)23 возымели желание служить Богу вдали от мира. Но чтобы убедиться в том, что это угодно Господу, отправились в Почаев - испросить Волю Божию у прозорливого старца схиархидиакона Иоанна. Получив его благословение уйти в пустынь, мы наугад отправились в Абхазию и по великой милости Божией, сами того не ведая, попали в те места, где и в прежние годы, еще с прошлого века, подвизались монахи-пустынники²4.
Спустя некоторое время мы познакомились и сблизились с живущей там братией: иеромонахом Мардарием (в схиме Алексием, †2009), иеромонахом Гавриилом (Крыловым, † около 2000), иеродиаконом Аввакумом (†2009), схимонахом Кассианом (Ермаковым, †2011) и другими отцами. В те годы их благонамеренное пустынное братство объединялось вокруг старческого руководства схиархимандрита (тогда еще схиигумена) Серафима (Романцова). Поэтому нам объяснили: для того чтобы жить и подвизаться в горах, каждому необходимо получить благословение старца пустыни. Это условие было обязательным — таков был учрежденный порядок. Мы попытались протестовать: мол, на жительство здесь у нас уже есть благословение прозорливого старца, а значит, есть и Воля Божия... Но отцы были непреклонны. Посоветовавшись между собой, мы решили, что мой собрат останется в келье, а я отправлюсь к старцу в Сухум.
По прибытии в город я нашел дом отца Серафима, меня провели в его келью. Я вкратце рассказал ему нашу историю: мол, мы ровесники, приехали из Киева, хотим жить здесь в пустыни. Отец Серафим меня внимательно выслушал, помолчал какое-то время (как я потом понял, он молился) и сказал: «Бог благословит, и я благословляю! Бог благословит, и я благословляю! Бог благословит, и я благословляю! Поживите». Услышав его слова, я так обрадовался! Подошел к старцу, взял благословение и воодушевленный, словно на крыльях, полетел обратно, не задав ему больше ни одного вопроса. Таким было знакомство с моим первым духовным наставником на пути пустынножительства.
В дальнейшем все наиболее духовно важные вопросы мы, как и остальная пустынная братия, решали со старцем Серафимом. Текущие же благословения получали от иеромонахов, живших в горах: отцов Мардария или Георгия.
В начале 1975 года приключился со мной незабываемый случай: призывая молитвы отца Серафима, я был спасен от верной погибели.
После Рождества Христова неожиданно наступила теплая погода, снег начал быстро таять. Поэтому мы с братом Давидом подумали, что продолжения суровой зимы уже не будет, а значит, появилась возможность добраться к нашему духовному отцу схиигумену Серафиму, чтобы наконец-то разрешить многие серьезные вопросы, накопившиеся у нас к тому времени. Я спустился с гор, добрался до Сухума, пришел к старцу и, по милости Божией, в обстоятельной беседе получил ответы на все волновавшие нас с братом вопросы.
Но когда я было собрался возвращаться назад, погода вдруг резко испортилась и все вокруг завалило снегом его выпало так много, что он лежал даже в Сухуме. А это значило, что в горах уровень снега - более метра, и это крайне опасное обстоятельство для подъема в горы. Но попытку вернуться в келью я все-таки предпринял... До Цебельды (22 км. от Сухума) добирался пешком, т.к. из-за непогоды автобус туда проехать не мог. А затем преодолел еще 12 км. пути до крайнего селения, откуда начинался подъем в горы. Но там оказалось столько снега, что идти дальше было совершенно невозможно. Пришлось мне так же, пешком, возвращаться обратно. В ожидании теплых дней я прожил в Сухуме еще около двух недель. И когда, наконец-то, снег начал оседать и местами таять, я решил предпринять еще одну попытку вернуться в горы.
Матушка Ольга25 (у которой, по благословению отца Серафима, я квартировал, пережидая непогоду) предупредила меня: «Не ходи по такому снегу! Опасно! Ты можешь пойти только с благословения старца». Приняв к сведению ее слова, я купил себе высокие «болотные» сапоги, чтобы снег не набирался за голенища, и пошел за благословением к Батюшке: 
- Отец Серафим, брат в келье один остался. Здоровьем он совсем слаб, а дров у него маловато... Как благословите? Идти мне или подождать еще?
Старец помолчал-помолчал и говорит:
- Бог благословит! Иди!
Ну, я и пошел. Опять добрался до последнего селения, где снег был по-прежнему выше метра, затем с Божьей помощью все же дошел до пасеки. День клонился к вечеру, в темноте по горам ходить опасно - и поэтому я поспешил к реке Келасури. Господь умудрил меня спуститься в речку, чтобы не пробираться по снегу. И «яко посуху» - где по воде, а где и по камням я довольно быстро дошел до нужного подъема. Милостью Божией там еще протекал маленький ручеек, и по этому желобу мне удалось подняться на значительную высоту. Но дальше предстояло преодолевать очень крутой подъем, на котором уровень снега был выше моей головы. Я стоял в недоумении: «Что же делать? Как взобраться на него? Грудью этот снег что ли расталкивать?»
Но медлить было нельзя. Я нашел палку и с ее помощью кое-как начал разгребать перед собой тропу. Гребу-гребу, один-два шага сделаю и опять гребу... - и так потихоньку поднимаюсь. Но вдруг она ломается! Уже темнеет, а положение таково: палки нет, руки замерзли, вся одежда мокрая, из сил выбился совершенно. А чтобы попасть в келью, надо преодолеть еще последний, самый крутой подъем.
Снег был сухой, измучил меня, сыпался, как песок. Мне почти не удавалось продвигаться вперед, и, теряя силы, я продолжал топтаться на одном месте, при этом меня уже просто колотило от холода. Чувствую, еще немного - и начнется паника. Сил нет, хочется сесть, отдохнуть, но понимаю: если я сяду – то засну, а если засну - уже не проснусь. Обратно вернуться не смогу, и продвигаться вверх уже не получается. Я попытался кричать, звать на помощь, но стало понятно: голос настолько ослаб, что брат меня не услышит. Начал просить у Господа вразумления - и вдруг пришел помысел:
- Поступай так, как написано у Аввы Дорофея...
Я тут же опять взмолился:
- Господи, молитвами раба Твоего, схиигумена Серафима, помоги мне выйти отсюда, иначе так здесь и останусь!
Два или три раза повторил я свою молитву и снова начал пытаться разгребать снег... Спустя некоторое время я вдруг ощутил, что уже стою на горе - на ровном горизонтальном месте, откуда до кельи оставалось всего метров двадцать. Вот так, незаметно для себя, совершенно чудесным образом я поднялся на эту гору!
Уже наступили сумерки. А на то, чтобы преодолеть последние считанные метры, сил у меня уже не осталось. Я увидел, что брат Давид стоит рядом с кельей, и начал звать его. И хотя я кричал изо всех последних сил, мой голос был ему не слышен... Но потом, вдруг заметив меня, он начал протаптывать тропу мне навстречу:
- Это ты? Наконец-то!
- Я же тебя зову!
- А я не слышу.
Когда я переступил порог кельи, сил не осталось и вовсе. Поэтому насквозь мокрую, местами обледеневшую одежду с меня снимал уже брат Давид. Вот так, на личном опыте, я понял, какова сила молитв отца Серафима, и как бывает спасительно во всяких трудных обстоятельствах призвать молитвы своего старца.
Я думаю, что отец Серафим не оставил после себя преемника среди пустынной братии, потому что сам и поныне незримо продолжает оставаться старцем пустыни.
Вспоминается мне такой случай. Ввиду весьма преклонного возраста самому старшему из пустынников, схимонаху Кассиану (Ермакову), в быту стало достаточно сложно управляться одному. Заметив это, я спросил:
- Может, Вам уже нужен послушник?
- Да я и сам об этом думал...
- Вам привести кого-нибудь?
- Ну, если попадется кто подходящий приводи.
И вот однажды, когда мы были в храме на Михайловском кладбище, где находилась могила отца Серафима, ко мне подошел некий инок и говорит:
- Вот я слышал, что отец Кассиан живет один, занимается Иисусовой молитвой. Может, он примет меня в послушники?
Я отвечал:
- У нас есть старец пустыни - схиархимандрит Серафим. Вот его могилка. Подойди, помолись, спроси у него: если он тебя благословит, значит и отец Кассиан тебя примет, а если нет, то нет.
- Хорошо.
Через несколько дней он вновь подошел ко мне:
- Мне такой сон интересный приснился! Может, Вам рассказать? Мне кажется, он был неспроста... - Ну давай.
- В прошлый раз, поговорив с Вами, я пошел помолиться на могилу старца. Поведал ему, что хотел бы в пустыни подвизаться. Попросил: быть может, он благословит, чтобы меня принял к себе отец Кассиан или кто-то другой? И ночью мне снится сон. Захожу я в какой-то храм, там идет служба. Из алтаря на полиелей выходят батюшки и становятся полукругом. Вдруг из этого сонма священников, облаченных в сияющие ризы, отделяется один и направляется прямо ко мне. И хотя я не знал, как выглядит отец Серафим, но сразу понял, что это был именно он. Приблизившись, Батюшка начал мне что-то очень строго говорить и даже грозил пальцем, как-бы обличая меня в чем-то... Но когда я проснулся, то не смог вспомнить ни одного его слова.
Выслушав его рассказ, я подумал-подумал и сказал:
- Знаешь, то, что ты не помнишь слов старца, вероятно, означает, что ты не имеешь послушания. И быть может, то, что он тебя отчитывал, говорит о том, что ты можешь сделать какую-то глупость. Поэтому будь более внимательным к своей духовной жизни. Если, конечно, желаешь, я могу отвести тебя к отцу Кассиану. Однако имей в виду: будь очень внимательным к этому послушанию.
- Да-да, конечно! Но если он мне не понравится, то я не останусь.
- Ну, хорошо.
Через несколько дней мы пришли к отцу Кассиану:
- Вот, отец Кассиан, привел человека. Если Вам понравится, может, оставите его у себя? 
Они немного поговорили, а когда я уже было собрался уходить, послушник вышел меня проводить. И я задал ему вопрос:
- Ну что? Понравился тебе отец Кассиан?
- О! Классный старец! Так мне по душе! Так я рад, так доволен! Благодарю за то, что ты меня к нему привел!
Прошло три месяца... И послушник начал потихоньку роптать: почему отец Кассиан поступает так, а не этак?! Я говорю ему:
- Ты пришел в пустынь не старца судить, а отсекать свою волю. Поэтому, вместо того чтобы осуждать старца, внимай себе и тогда будешь спокоен.
Еще через несколько месяцев я заметил, что недовольства в послушнике было уже намного больше. А вскоре он уже погрузился не только в дух ропота, но и дерзости. Как-то он сказал мне:
- Ну, все! Наверное, буду я уходить. Отец Кассиан угнетает меня так, что сил никаких уже нет! Ко всему прочему, он еще и грубо со мной разговаривает!
- А как же он тебя угнетает?
- Он дает совершенно бессмысленные задания.
Например, говорит: «Мне уже пора к смерти готовиться, поэтому самое время сколотить крест. Там внизу есть дерево. Его надо притащить к келье». А я и в толк взять не могу: ну зачем тянуть дерево из-под горы вверх, если можно найти такое же где-нибудь выше кельи и спустить его вниз?!
Выслушал я его внимательно и спрашиваю:
- Ну ты послушник или кто? И если «да», то зачем мудришь и командуешь? Какая тебе разница? Даже если бы тебе сказали без всякой разумной цели переносить камни с одного места на другое, ты должен был бы исполнять благословение ради того, чтобы приобрести навык и добродетель отсечения своей воли. А рациональные предложения «как лучше и легче» в данном случае не уместны.
- Да нет, это же не разумно!
Пороптал он, пороптал и через некоторое время вообще ушел из пустыни. Тогда я вспомнил тот сон: не напрасно ведь отец Серафим его отчитывал!
И еще неоднократно, в разных обстоятельствах жизни я убеждался в том, что и по сей день преподобный старец продолжает заботиться о тех, кто приходит в пустынь.
Многие эпизоды жизни свидетельствовали о прозорливости отца Серафима. Один из примеров, открывающих нам благодатные дарования старца, приводила его послушница Евфросиния (все называли ее Фросей).
Когда в 70-х годах Батюшка вернулся в Сухум, Фрося стала его келейницей. Как-то она рассказывала: «Моя мама впервые взяла меня с собой в Глинскую пустынь, когда мне было 9 лет. Помню, мы шли по обители и нам навстречу с распростертыми руками вышел какой-то Батюшка. Добродушно улыбаясь, он взял меня на руки, и начал благодарить маму: «Ну вот! Келейницу мою привела!»
Это был отец Серафим. Тогда его слова показались нам совсем непонятными. И только спустя почти 30 лет, когда уже в Сухуме мы вновь встретились с Батюшкой, и я действительно стала его келейницей, мы вспомнили с ним этот случай».
Некоторые другие эпизоды со слов матушки Ольги пересказала послушница Валентина: «Как-то к отцу Серафиму пришли две паломницы и попросили благословения поехать в Команы. Немного подумав, отец Серафим одной благословил, а второй сказал, чтобы не ехала. Когда они ушли, матушка Ольга поинтересовалась: почему же одной можно, а другой нельзя? Старец ответил, что, если вторая поедет, ее задавит дровами. Его словам все удивились, но вскоре выяснилось следующее. К сожалению, женщины не послушались благословения старца и поехали в Команы вместе. На обратном пути, чтобы добраться в город, они остановили машину - это был грузовик, который вез дрова. По дороге он перевернулся в кювет, и одну из паломниц задавило дровами.
Еще один из примеров: однажды Батюшку навестила одна женщина. Но, когда она собралась уезжать, отец Серафим неожиданно сказал, что ей следует сдать билет и отложить отъезд до следующего дня. Прислушавшись к словам старца, женщина поступила по благословению. И каково было удивление, когда на следующий день все узнали, что несколько вагонов поезда, в котором она должна была ехать, сошли с рельс и многие люди погибли».
О том, что преподобный Серафим и ныне внимает нашим просьбам, не оставляя попечения о нас, свидетельствуют многие случаи из жизни. Вот один из них. Перед канонизацией Батюшки из Украины приехала делегация в Сухум, для того чтобы по благословению Святейшего Патриарха Кирилла перевезти часть мощей старца Серафима в Глинскую пустынь. Один раб Божий, из тех, кто помогал извлекать мощи преподобного, позже рассказывал следующее:
«Когда мы начали раскапывать могилу, ко мне в душу закрались помыслы: «Что же это такое? Святой он или не святой? Нет ни благоухания, ни чудес - все как-то обыденно...» И внезапно на меня ТАКАЯ тяжесть навалилась: руки не могу поднять, голову еле держу! Такая тягота напала! Просто сил нет!
Чтобы передохнуть, я попросил кого-то копать вместо меня. Присел и задумался: «А может, это грех? Вдруг отец Серафим и в самом деле святой, а я так плохо подумал о нем?», и начал просить прощения: «Отче Серафиме, прости меня...»
И вдруг всю эту тяжесть как рукой сняло! Да еще в придачу и боль в колене, которая сильно досаждала мне в последние дни, тоже исчезла! Поблагодарив преподобного, я сразу же с энтузиазмом и воодушевлением принялся копать дальше».
Один верующий человек поделился со мной опытом своего молитвенного обращения к преподобному Серафиму. Мне кажется, этот случай также свидетельствует о том, насколько и сегодня наш святой угодник продолжает явно врачевать души от грехов и страстей.
Этот раб Божий рассказывал: «Когда-то я стал свидетелем не очень-то благовидного поступка одного батюшки, и, презрев, отвернулся от него: перестал брать благословения и т.д. Но однажды я пришел на могилку старца Серафима, постоял перед его крестом и попросил: «Преподобне отче Серафиме, помоги мне покаяться, исправиться, чтобы я ко всем мирно относился, никого не презирал, не осуждал». Помолившись, я развернулся, чтобы уйти... Но вдруг нос к носу столкнулся с тем самым батюшкой, которого когда-то так сильно осудил!
Я сразу «вспыхнул»: «Ох, как же не хотелось мне с ним встречаться! Что же теперь делать? Я не то, что благословение брать у него не хочу - мне даже и видеть его неприятно!» Но следом пришел помысел: «Ты ведь только что молился, чтобы тебе покаяться и исправиться», поэтому с немалым внутренним борением, но я все же решил: «Ладно... Нехорошо как-то... Просил же преподобного Серафима о помощи... Так и быть - возьму благословение». Нехотя я подошел к батюшке. И как только он благословил, на меня снизошла ТАКАЯ ощутимая Благодать! Казалось, что я был весь просто окутан благоуханием! И от души сразу же отлегло: «Как же я мог осуждать этого человека?!» Молитвами преподобного Серафима, примирившись, мы мирно поговорили и с ним.
Я с радостью покаялся и начал регулярно просить отца Серафима помочь мне примириться со всеми остальными, к кому я чувствовал неприязнь. И в течение двух-трех недель мне предоставлялась такая же «случайная» возможность повстречать их и искоренить свое к ним нехристианское презрительное отношение».
Думается, что сам характер помощи, которую мы и сегодня получаем от преподобного Серафима, напоминает нам об образе его спасения - о том, как преодолевал свой земной путь сам Батюшка: не совершая особых поразительных чудес, но вот так тихо и скромно превозмогая себя, твердо и неотступно он следовал за Христом путем делания, растворенного смирением. Но если быть внимательным, можно заметить множество «совпадений» и «случайностей», которые и сегодня в обыденной повседневной жизни по молитвам отца Серафима происходят с нами ради искоренения наших порочных навыков и воскрешения наших душ от греховной смерти... Мне кажется, что это и есть самое большое чудо - чудо спасения грешников для Царствия Небесного.

Из воспоминаний
архимандрита Рафаила (Карелина)26

Моя первая встреча с известным подвижником, делателем Иисусовой молитвы, духовником Глинской обители схиархимандритом Серафимом (Романцовым) произошла в Илори - в селе, где я несколько лет служил настоятелем храма святого Георгия.
Однажды я поехал в Сенаки, чтобы посетить архимандрита Константина (Кварая) и остаться в его обители на несколько дней. Доехав до Сенаки, я взял такси, чтобы подняться в горы, где в нескольких километрах был монастырь Рождества Пресвятой Богородицы, в котором служил отец Константин.
Но неожиданно таксист заупрямился и сказал, что не может ехать по проселочной дороге. Я стал дожидаться другого такси. Проходило время, не было никакой попутной машины. Идти пешком я не решился, так как плохо знал дорогу. Наступил вечер, и мне ничего не оставалось делать, кроме как возвратиться назад в Илори.
Выйдя на трассу, я сел в автобус и вернулся в Илори уже глубокой ночью. Подхожу к церковной ограде и с удивлением обнаруживаю, что в моей квартире (состоявшей из двух келий) горит свет. Захожу и вижу: старый монах спокойно сидит за столом, как у себя дома, и разговаривает с нашим пономарем отцом Георгием (Булискерия), а другой монах, молодой, разжег печь и варит картошку в общем, в моей комнате тепло и уютно. Старый монах оказался глинским схиархимандритом Серафимом, известным мне заочно, по рассказам моих духовных друзей, посещавших Глинскую пустынь.
Когда Глинская пустынь была закрыта, ее монахи разъехались кто куда. Отец Серафим в молодости жил в горах около Сухуми, хорошо знал этот край и решил временно обосноваться здесь. С ним был монах, который некогда служил в десантных войсках, но, получив травму черепа во время прыжка с парашютом, демобилизовался и поступил в монастырь. Он сопровождал отца Серафима как его послушник и келейник. Отличался он беспрекословным послушанием и, казалось, ловил на лету каждое слово отца Серафима, каждое движение его руки. Он все время молчал, а когда его спрашивали, то отвечал кратко и односложно. Отец Серафим рассказывал о нем, что после контузии он испытывает постоянные головные боли, но, несмотря на болезнь, его лицо постоянно светилось детской радостью.
Когда мы с отцом Георгием остались одни, я спросил его:
- Как же ты пустил в мою комнату незнакомого человека?
Старец, не задумываясь, ответил:
- Сердце подсказало...
- А, ты предупредил его, что я уеду в Сенаки, и приеду только через несколько дней? - снова спросил я.
- Да, я сказал, а он говорит: «Подождем, увидим».
С первых же слов отца Серафима у меня возникло чувство, будто я знаю его уже много лет. В этом старце были необыкновенная простота и любовь, но впоследствии я не раз видел, как он скрывал эту любовь под внешней строгостью к своим чадам.
Иногда он, казалось, гневался на них, но когда видел, что они искренно каются и просят прощения у Бога, то спешил ободрить и утешить их. Казалось, что солнышко зашло за грозовую тучу, а потом выглянуло опять.
Отец Серафим не имел светского образования. Его академией были монастырь и пустынь. Он обладал огромным духовным опытом и даром проникновения в человеческую душу. Он умел говорить о том, что людям действительно было нужно.
В беседах со мной он мало касался своей жизни в пустыне, а говорил о трудностях духовничества, о вопросах, которые надо было решать на исповеди, о демонических искушениях, которым подвергается монах в монастыре и в миру, о грехах и соблазнах, которые особенно часто встречаются в приходской жизни священника. Его рассказы изобиловали примерами, это были как бы воспоминания о виденных и пережитых им событиях. Разумеется, он не называл лиц. Эти рассказы отчасти походили на повествования патериков, только он старался как можно лучше показать темные глубины человеческой души и те искушения, которые особенно характерны для нашего времени. Проходили дни, месяцы и годы, и я начинал осознавать, что это он мудро и проникновенно говорил для меня: он обличал меня в моих грехах, побуждая к покаянию, видел мои слабости глубже, чем я, и примерами других предостерегал меня.
Зная многих пустынников, мы были свидетелями того, что те из них, кто находился под молитвенным покровом отца Серафима и слушался его как наставника, шли ровным духовным путем. Казалось, что старец вел их за руку через духовные стремнины и пропасти, более глубокие, чем пропасти и овраги в горах, где стояли их хижины. Послушание – это крылья монаха.
Пустынники, имевшие духовными отцами опытных старцев таких, как схиархимандрит Серафим, отличались рассудительностью и мирным устроением духа... Мы были свидетелями того, что приходившие к отцу Серафиму братия за благословением и советом отличались даже внешне: каким-то спокойствием, скромностью и тем, что мы бы назвали «монашеским благородством» - смиренной простотой. И что еще отличало их они старались быть незаметными.
Основанием духовной жизни отец Серафим считал послушание. Старец говорил, что человек без благодати Божией не в силах побеждать искушения и сдерживать огромную силу греха, который, как яд, отравил все его существо. Только благодать Божия может обуздать грех и сделать человека победителем в духовной борьбе. Поэтому главная задача аскетики - стяжание благодати и хранение ее. Благодать действует в смиренном сердце. Где гордость - там уже поражение. Если гордому кажется, что он уже недоступен для греха и страстей из-за своих самовольных подвигов, то он становится игрушкой в руках темных сил. Сатана может давать ему на время ложное бесстрастие, чтобы укрепить в гордыне и превозношении над собратьями.
Для стяжания благодати необходимо, совершенно необходимо, - как воздух, - послушание. Монаха без послушания отец Серафим вообще не считал монахом. Только через полное послушание своему старцу возможен настоящий, реальный, а не мнимый и иллюзорный духовный путь. Внешние подвиги уединения и поста отец Серафим считал второстепенными по отношению к послушанию, то есть подспорьем, а не основой монашеской жизни. Телесный подвиг должен опираться на благословение старца и быть точно определенным.
Отец Серафим был опытным делателем Иисусовой молитвы. И послушание считал необходимым для нее условием. Он говорил, что если человек упорным трудом стяжет навык к Иисусовой молитве, но не исцелит свою душу послушанием и не будет отсекать свою волю, то молитва, произносимая по привычке, окажется вовсе не той сокровенной непрестанной молитвой, о которой писали подвижники, а всего лишь словами, так как гордый ум не может сочетаться с именем Иисуса Христа - этого непостижимого Смирения.
Он говорил о том, что для стяжания Иисусовой молитвы необходима борьба со страстями: в чистом сердце молитва пробуждается сама собой. Старец внушал, что молитва не должна быть оторвана от жизни. 
Этот старец глубоко понимал трагизм монашества, лишенного монастырей, выброшенного из необходимой для него духовной среды и задыхающегося в атмосфере этого мира. Поэтому на исповеди он был очень снисходительным к грешнику, но в то же время требовал борьбы с грехом, и главным условием быть прощенным считал решимость не повторять грехи. Его снисходительность никогда не переходила в потакание человеческим слабостям.
На исповеди отец Серафим также не любил многословия. «Надо каяться, а не автобиографию рассказывать», — считал он. Плотские грехи должны быть исповеданы один раз, а затем человек сам должен постараться позабыть подробности этих грехов, и только иметь чувство покаяния, стараясь не осуждать в таких грехах никого, иначе в нем могут пробудиться те же самые страсти и повториться падения. Отец Серафим категорически запрещал своим духовным чадам говорить друг с другом о плотских грехах, считая это неполезным, особенно с людьми другого пола, даже как будто с благовидной целью предупреждения. Он говорил, что в таких разговорах бывает тайное сладострастие. Один монах с негодованием рассказывал ему, что видел в автобусе полураздетую женщину, а отец Серафим спросил: «Ты до сих пор это помнишь?» Он говорил, что разговоры на эти темы никого не «оцеломудрят».
К экуменизму старец относился, как и все монахи, отрицательно, но не любил, когда при нем говорили об этом и осуждали иерархов. «Покрой одеждой своей отца своего», - говорил он. Всю жизнь отец Серафим был гоним и преследуем, многие годы провел в тюрьме и ссылке, пережил два разгрома Глинского монастыря, но мы никогда не слышали от него слов осуждения или ропота, он все принимал как волю Божию. Об известном митрополите Николае (Ярушевиче) отец Серафим говорил: «Митрополит Николай глубоко покаялся. Он исповедовался у меня. Он любил нашу Глинскую обитель». Старец был высокого мнения о Патриархе Алексии I (Симанском), и считал, что тот делает все, что может, но не все в его силах.
Старец отмечал, что часто наказанием за нераскаянный грех блуда служит заболевание раком, которое является как бы аналогом этого духовного гниения. В богословские рассуждения входить не любил и избегал отвечать на богословские вопросы, оправдываясь своей простотой.
В Глинской пустыни сами старцы показывали пример молодым монахам, занимаясь посильным для них телесным трудом: работали на поле, перебирали картошку, убирали кельи.
Такой почитаемый старец, как отец Андроник, нередко собственноручно мыл полы в гостином корпусе для приезжих богомольцев, притом старался это делать незаметно, когда те уходили в храм или на трапезу. Схиархимандрит Серафим вспоминал: когда монахи в Глинской пустыни шли на монастырский огород копать картошку или на другие послушания, впереди всегда шагал отец Андроник и пел ирмосы и тропари, как во время Крестного хода, словно показывая этим, что монастырский труд является продолжением богослужения. Отец Серафим говорил, что современные монахи перестали чувствовать сладость послушания, и вспоминал слова отцов, что теперь мало старцев, потому что мало послушников.
Шли годы. Отец Серафим все реже выходил из дома, но по-прежнему принимал посетителей. Незадолго перед смертью он перешел в другой домик - на окраине города, на улице, которая, подобно террасе, пролегала по склону горы. Сюда не доносился городской шум. Когда я посетил отца Серафима, он лежал уже в постели не вставая. Странное было впечатление: он казался мне новорожденным младенцем, который смотрел на мир какими-то чистыми, слегка удивленными глазами, даже цвет лица был у него розовый, как у маленького ребенка. Он сказал мне всего несколько слов. Было видно, что ему не хотелось говорить. Я чувствовал, что теперь его ответ - это молитва. Те, кто присутствовал при смерти старца, вспоминали, что он сказал вслух: «Что я искал всю жизнь, то теперь нашел». Я думаю, что он говорил о непрестанной сердечной Иисусовой молитве, о том, что душу его наполняют волны благодати, что молитва открылась ему в неведомой для нас глубине.
Великий старец был погребен на Сухумском кладбище, недалеко от храма, около могилы своего послушника монаха Иеронима, который отличался особенным смирением и послушанием, и умер в молодые годы от чахотки, напоминая своей жизнью и смертью подвиг преподобного Досифея. Часто служатся панихиды на могиле отца Серафима. Это дань благодарности, любви и надежды, что молитва соединяет души, и старец в Небесном Царстве молится за них. Смерть страшна для грешников, а для праведных она - успокоение от трудов и начало вечной радости.
_________________________
Молитва
[bookmark: _GoBack]О, преподобне отче наш Серафиме, земли Абхазския радование и Глинския обители похвало, новый наш молитвенниче и ходатаю пред Престолом Божиим! Ты, во дни земнаго жития твоего усердное попечение о чадех Церкви Христовой имевый и подвиг духовничества отеческой любовию растворивый, услыши убо и нас, во многоразличных скорбех и грехах сущих, в болезнех душевных и телесных изнемогающих, но ныне молящихся тебе.
Вемы убо, яко по множеству беззаконий наших недостойни есмы пред Богом помиловани быти. Но ты же, яко отец чадолюбивый, умилосердися на немощи наши и испроси нам у Господа истинное покаяние и исправление греховныя жизни, дабы останок дней скоротечного жития сего нам в покаянии и исполнении заповедей Христовых провождати, веру православную сохраняти и нелицемерную любовь к Богу и ближнему делами являти. И, твоим ходатайством покрываеми, да избежим в годину искушений, хотящую прийти на всю вселенную, всех обольщений грядущаго антихриста.
И тако молитвами твоими небесныя и вечныя блага сподобимся улучити, благодаря и прославляя Единого в Троице Бога: Отца и Сына и Святаго Духа во веки веков. Аминь.

[image: ]









___________________________________________________________
1 Это была одна из тех редких на Руси обителей, в которой старческое окормление было утверждено уставом.
2 Схиархимандрит Иоанникий (Гомолко) - управлял обителью с 1888 по 1912 год. В 2008 году Священным Синодом Украинской Православной Церкви канонизирован в лике преподобных.
3 По данным 1909 года численность братии Глинской пустыни достигла наиболее рекордного значении за всю историю своего существования - 597 человек. В том числе: 1 архимандрит, 37 иеромонахов, 18 иеродиаконов, 123 монаха, 418 послушников.	
4 Игумен Филарет (Данилевский, 1777-1841) - наследник монашеской традиции преподобного схиархимандрита Паисия Величковского, возродившего на Руси традицию старчества (во второй половине XVIII в.) Став в 1817 году настоятелем Глинской пустыни, игумен Филарет начал деятельно исправлять недостатки в житии обители, полагая основанием монашеской жизни традиционные для восточного монашества умное делание и старческое руководство. Его великим деянием стало написание Устава Глинской пустыни, по подобию Афонского, чем был заложен прочный духовный фундамент для монастыря на будущее. В строгом и неукоснительном соблюдении правил Устава игумен видел успех и крепость духовной жизни обители и говорил: «Я дал обет Божией Матери установить этот Устав в Глинской пустыни для всегдашнего строгого исполнения этого чиноположения моими будущими преемниками. Посему, если кто из них нарушит его, с таковыми буду судиться на Суде Божием». 8 мая 2008 года Священным Синодом Украинской Православной Церкви канонизирован в лике преподобных.
5 В монашество.
6 Мастерская по изготовлению деревянных бочек.
7 Известно, что долгое время старцем о. Серафима (Романцова) и о. Андроника (Лукаша) был иеромонах Аристоклий (Ветер, †1946)
8 По преданию, Глинская пустынь была основана на месте явления чудотворной иконы Рождества Пресвятой Богородицы, что и обусловило наименование обители.
9 Архимандрит Нектарий (Нуждин, †1943) – был настоятелем Глинской пустыни с 1912 года. Его же попечением началось восстановление обители и возрождение ее духовных основ в 1942 году.
10 Священномученик Павлин, Могилевский – прославлен в лике новомучеников и исповедников Российских XX века на архиерейском соборе РПЦ в 2000 году. Память 21 октября/3 ноября.
11 В схиме – Серафим.
12 2 Тим. 3:12.
13 Мф. 5:11-12.
14 Глинская пустынь была вновь открыта в 1942 году.
        15 Схиархимандрит Серафим (Амелин) - истинный последователь богомудрых настоятелей Глинской пустыни. Руководил обителью с 1943 по 1958 год. 8 мая 2008 года Священным Синодом Украинской Православной Церкви в числе 13-ти подвижников Глинской пустыни канонизирован в лике преподобных.
 16 В 1942 году в Глинской пустыни собралось не менее 12 насельников. В 1943 году - не менее 25 человек. В 1944 году - 37 (17 монахов и 20 послушников); в 1945 – 51, и 1950 - 56 и в 1952 году 60 (34 монаха и 26 послушников). К концу 60-х в обители подвизалось 65 насельников, в том числе 54 монаха. Основной духовный «стержень» монастыря во все времена составляли отцы, подвизавшиеся в Глинской еще до 1922 года.
17 Строгость и милость.
18 Из ссылки иеромонах Зиновий вновь отправился в Сухум, но не смог получить там прописку. Поэтому поехал в Тбилиси на лечение, где у него украли все документы. Ожидая их восстановления, отец Зиновий часто молился в Сионском соборе, где его заметил Патриарх Каллистрат и предложил ему служить здесь внештатным священником. С 1942 по 1945 годы он служил в Сионском соборе и в Ольгинском монастыре в Мцхете, где был духовником. В 1945 году возведен в сан игумена. С 1945 по 1947 настоятель Никольского храма в селе Кирово Степанованского района Армении. В 1949 году возведен в сан архимандрита. С 1947 по 1950 годы настоятель Свято-Духовской кладбищенской церкви в Батуми. После восстановления молитвенного общения между Русской и Грузинской Поместными Церквами отец Зиновий назначен благочинным русских приходов в Грузии и Армении, преданных в юрисдикцию Грузинского Патриархата. С 1950 года и до своей кончины он был настоятелем Александро-Невского храма в Тбилиси. Отец Зиновий пользовался большим уважением как Патриархов РПЦ, так и Патриархов Грузинской Церкви. В декабре 1956 года по указу Святейшего
и Блаженнейшего Каталикоса-Патриарха всей Грузии Мелхиседека
III была совершена хиротония архимандрита Зиновия во епископа.
А в 1972 году он был возведен в сан митрополита. Все это время владыка Зиновий хранил духовную связь с братией воспитавшей его Глинской пустыни. Во времена гонений они всегда находили у владыки приют и поддержку.
¹⁹ После закрытия в 1961 году Лебединского монастыря насельницы его вместе с игуменией Августой (Тараниной, †1996) перешли в Красногорский монастырь, где продолжали духовное общение с отцом Серафимом.
²⁰ В частности, старец духовно поддерживал женскую общину монашествующих в селении Ахкерпи.
21 Украина, Сумская область, Глуховский район, село Сосновка.
22 Схиархимандрит Серафим (Романцов). Духовные письма. К: Киево-Печерская Успенская Лавра, 2006. – 56 с.
23 Впоследствии монах-пустынник Давид (†1985).
24 Подробно эти места описывает монах Меркурий в своей книге
«В горах Кавказа».
25 В схиме - Виталия.
26 Архимандрит Рафаил (Карелин). «На пути из времени в вечность.
Воспоминания». Издательство Саратовской епархии. Саратов. 2008. стр.
220-228.












image1.png
[penogoGHBbIH

CEPA®HM

CaOMHCKHA M CyXyMCKHA

KM3HEOINHCAHHE
HAC(IEAME
BOCIOMHUHAHWA





image2.png




image3.png




image4.png
HUepomonax Koncranrun
(KaBKasCKuii mycrhinmmi)

TIPENIO/IOBHbIN CEPAGUM
TIMHCKHUI U CYXYMCKMIA.

JKA3HEOIHCAHUE.
HACJIE/IME.
BOCITOMHHAHUSI.




